


Виктор Кутковой 

РОССИЯ и ЗАПАД: 
ДВА ТИПА 

ФОРМООБРАЗОВАНИЯ 
В ИСКУССТВЕ 

Наблюдения и размышления 

Великий Новгород 

2025 



ББК 87.21. 22 
К95  

Кутковой В.С.  
К95 Россия и Запад: два типа формообразования в искусстве / 
В.С. Кутковой; – Великий Новгород, 2025. – 335 с.  

В монографии затрагиваются принципиальные вопросы формообра-
зования в искусстве. Речь идет об исторически сложившихся типах, как 
общих с Западом, так и отличающихся от него. В философском дискурсе 
впервые ставится вопрос о русском эйдосе в его изначальном понимании; 
впервые рассматриваются возможные формулы творчества «субъективно 
об объективном», «субъективно о субъективном и предложенная эзотери-
ками «объективно об объективном»; анализируются разновидности плаги-
ата, его «несходные сходства» (реминисценции, оммаж, аллюзии, архети-
пы и т.д.), пародии, разнообразие интертекстов применительно к изобрази-
тельному искусству, проблемы вкуса, культурных кодов, векторов творче-
ства, жизнеспособности мифов – все то, что влияет на формообразование 
произведения искусства.  

Книга написана доступным языком и адресована культурологам, фи-
лософам, теологам, художникам, историкам религии, искусствоведам, ас-
пирантам, магистрантам, студентам, широкому кругу заинтересованных 
читателей.  

ББК 87.21 

©Виктор Кутковой, 2025 
Свидетельство № 225090601669 



Посвящаю 

Валерию 
Лепахину –

ученому, 
поэту, 

писателю, 
другу – 

и его достойному 
80-летнему юбилею



4 
________________________________________________________________ 

От автора 

Эта книга возникла неожиданно. Из интеллектуальной полу игры, 
предложенной мною друзьям. Я рассылал им «картинки» с вопросами, на 
которые предлагал дать ответы (они вошли в текст).  

Так постепенно, естественно родился и осуществился замысел не-
большого исследования о формообразовании в искусстве. А по мере по-
гружения в материал возникали новые идеи, вызывавшие к жизни новые 
главы. Основной массив всего мною написанного до сих пор был посвя-
щен изучению православного сакрального образа; особенность же формо-
образования в светском искусстве оставалась на периферии научного вни-
мания. На сей раз фокус исследования сместился именно на культуру, 
находящуюся вне «церковного дворика». Волны ее все время бьются о 
борт церковного корабля, поэтому имеет смысл изучить и специфику тако-
го искусства. Во всех отношениях это полезно.  

Существуют на тему формообразования довольно фундаментальные 
академические работы. Одна из них – учебник В. Власова Теория формо-
образования в изобразительном искусстве (СПб., 2017). Труд глубоко си-
стемный, подробный, но не берущий во внимание вероисповедное отличие 
в мировидении русских и западноевропейских художников. Что, разумеет-
ся, понятно: в светском учебнике такое просто запрещено.  

Я же старался касаться тех вопросов, которые остались за пределами 
талантливой работы Власова. 

Если говорить кратко о содержании данной монографии, то оно как 
раз о том, к чему мы привыкли, а привыкать не должны бы, или к чему мы 
не привыкли, ибо к этому нельзя привыкать христианину. Накопилось кое-
что незамеченное другими исследователями, а также наработанное прак-
тическим опытом. Не хочется заранее обо всем рассказывать подробно, 
иначе будет неинтересно и бессмысленно читать дальше.  

Само возникновение книги требовало подачи, отличной от академи-
ческой. Поэтому в процессе работы я решил добавить подзаголовок 
Наблюдения и размышления. Показалось, что именно непринужденность 
разговора, свойственного близким людям, позволяет посвятить этот по-
сильный труд давнему другу, коего люблю и ценю. Пусть данная работа 
будет моим скромным, благодарным приношением к славному 80-летнему 
юбилею этого человека – Валерия Владимировича Лепахина. 

Вполне сознаю: текст, предложенный ниже, может кому-то не по-
нравиться. Что неудивительно и нормально. У каждого из нас свои ум-
ственные способности, вкусы и приоритеты. Изучению вкусов и отведена 
одна из глав.  



5 
________________________________________________________________ 

По мнению М. Розановой, людей объединяет вовсе не общность по-
литических взглядов, а сходность именно вкусов. С чем можно спорить, но 
для несогласных написаны другие книги.  

Кто-то может обвинить автора в фарисействе, поскольку, анализируя 
плагиат, он сам использовал для обложки картину Рене Магритта La 
Decalcomanie. Отвечаю: 1) плагиатом считается «воровство» композиции 
картины и присваивание ее авторства себе, чего я не делал; 2) кто возьмет 
на себя ответственность подсчитать точный процент такого плагиата, коли 
он есть? – а точный процент оговаривается законом (о чем сказано в главе 
Из истории плагиата этой книги); 3) основная причина обращения к Ма-
гритту – соответствие его произведения моему тексту, исходя из оформи-
тельских целей. А здесь решает только автор и больше никто. Для дотош-
ных читателей сообщаю: в данном случае картина художника использова-
лась в качестве интертекста и в качестве пособия к означенному вопросу. 
Интертекстуальные связи же присущи искусству на протяжении почти 
всей истории его существования. Размышления о них тоже есть в книге. 

Теперь о чисто технических деталях. 
Словам и понятиям, отмеченным звездочкой*, посвящены отдельные 

статьи в словаре, находящемся в конце монографии. Сам словарь состав-
лен по необходимости. Иначе мне пришлось бы отвлекаться от главной 
темы, объясняя определенные весьма важные термины. Причем некоторые 
из них автором понимаются по-своему, например, гротеск и принцип эко-
номии сил .  

Если в цитатах не оговариваются выделения, – следовательно, они 
сделаны самими авторами этих цитат. Все выделения в приведенных цита-
тах, сделанные мной, указаны в каждом случае. 

Благодарю за помощь в работе протоиерея Николая Ершова и мою 
постоянную помощницу, жену Нину Георгиевну. Без нее я просто не смог 
бы ничего написать. 

Виктор Кутковой 
Великий Новгород 

Июнь – сентябрь 2025 года 



6 
________________________________________________________________ 

Возникновение книги:  
причины и необходимость 

втору этих строк однажды встретился довольно любо-
пытный иконографический курьез: 

1. Маковский Константин. Дети, бегущие от грозы. 1872 г. Государствен-
ная Третьяковская галерея, Москва. 

2. Дерюжкин Виктор Игнатьевич. Корейские дети, смело
            встречающие капиталистическую грозу. 1956 г. Пхеньянский 

   народный музей социалистического творчества, Пхеньян 

Один из моих корреспондентов, походя, констатировал: «С 
Дерюжкиным вообще все нормально, – ему-то чего особо церемо-
ниться – просто [взять и] ”содрать” работу какого-то допотопного и 
совершенно забытого художника!». 



7 
________________________________________________________________ 

Вот что значит время! Человек вырос в совершенно другую 
эпоху. Люди старшего поколения подтвердят: репродукцию карти-
ны К. Маковского Дети, бегущие от грозы можно было видеть в учеб-
нике для начальных классов Родная речь. Поэтому не таким уж «до-
потопным и совершенно забытым художником» являлся Маков-
ский, особенно в 1956 году, когда Дерюжкин создавал свой «ше-
девр». 

Как к этому относиться? 
Да, была коммунистическая идеология, ради политики про-

стившая плагиат (или компиляцию?). 
Но Рубенс (1577–1640 гг.) по разным причинам с 1600 и по 

1607 гг. 5 раз посещал Италию, жил там, делал многочисленные ко-
пии рисунков Микеланджело, изучал творчество В. Тициана 
(1488/1499–1576 гг.), успел даже послужить придворным живопис-
цем у герцога Мантуи В. Гонзаго. Логично спросить: если знамени-
тый фламандец столь упорно просидел над рисунками Микелан-
джело, то почему же он не соблазнился композициями Буонарро-
ти? Но вот так откровенно не устоял перед не самой гениальной 
картиной Тициана… 

Тициан. Венера перед зеркалом.    Рубенс. Венера и Купидон. 
Ок. 1555 г.             1608 г. 



8 
________________________________________________________________ 

Однако кто-нибудь слышал, чтобы художника обвиняли в пла-
гиате? Быть может, его оправдывали выполнением учебных задач? 

Последнее было бы бессмысленно, поскольку к 1608 г. Рубенс 
успел заслужить славу большого мастера. Вскоре после создания Ве-
неры и купидона он уже сам начал учить мастеров (с 1611 г.). Широко 
известны имена его учеников: например, А. ван Дейка, Ф. Снейдерса, 
Я. Йорданса, трех братьев Тенирсов; менее известны имена Я. ван 
Стока, Я. ван ден Хукке, А. ван Дипенбека, Э. Квиллина-старшего, 
Ю. ван Эгмонта, П. ван Моля… 

Да, герцог Гонзаго заказывал Рубенсу несколько копий, но: 1) в 
1608 г. художник уже не работал на герцога, он вернулся на родину; 
2) Венера и купидон – вовсе не копия, даже не «свободная копия». Это
очевидное заимствование идеи у Тициана1. Но ему должно быть
объяснение.

Взгляд Платона 

стати, у Рембрандта «воровали» еще больше, чем у гени-
ального венецианца. Можно предположить, что интеллектуальное 
наследие мастера «золотого века Нидерландов» со временем худож-
ники прописали в некоем подобии «мира идей» Платона и потом 
оттуда черпали концепции старого голландца. Однако «мир идей» 
категорически не предполагает ни плагиата, ни его любого подобия, 
ибо Платон боролся со всякой «вторичностью» (к ней причислял 
даже искусство, «двоившее» реальность), считая любой «дубликат» 
излишеством. Изображение, в понимании Платона, всегда лишь 
изображение; ничем другим оно быть не может. Следовательно, 
изображение неизбежно становится двойником изображаемого 
предмета. Настоящим же художником можно считать только боже-
ственного Демиурга, подражать коему художник-человек не в состо-
янии, ибо он пленник чувственного мира, а не мыслимого мира 

1 В коллекции Рубенса, проданной художником Бэкингему, значилось 
19 полотен Тициана.  



9 
________________________________________________________________ 

идей. Именно Демиург является создателем универсальных форм,
соединяя идеи (эйдосы) с материей. Мир творится им из уже подго-
товленной материи, которой лишь придается форма. Так космос 
стал сферой – самой совершенной из фигур. 

Искусство для Платона «смертно само и возникло из смертно-
го позднее, в качестве некой забавы, не слишком причастной истине, 
неких сродных всему этому смертному призраков, какие порожда-
ют обычно живопись, мусическое* искусство и другие искусства, со-
трудничающие с ними»1. Искусство ценно тем, что подобиями и 
вдохновением художника все-таки способно вызвать у зрителя же-
лание уловить разумом эту высшую мыслимую красоту, фиксируе-
мую как подлинную меру и гармонию. То есть ценность искусства в 
его интеллектуальной потенции, а не в психологии чувства. Даже 
музыка для философа хороша тем, что поселяет в душах (особенно 
при воспитании молодых людей) «эвритмию и гармонию». Причем 
для него «эвритмия – порядок духовный»2. 

Поиск плагиата и плагиат поисков 

то принято понимать под столь звонким словом, сверля-
щим слух, как набат колокола? 

П л а г и а т… 
В XVII веке Пьер Бейль дал образное определение: «Совершить 

плагиат это значит украсть из дому не только мебель и картины, но 
унести с собой и веник и пыль»3. Поэт, а также художник 
М. Волошин на сей счет высказывается от обратного: «Есть две ста-
дии понимания идеи. Идея может быть понята логически и принята 
умом как истина, но это еще не делает человека ее обладателем. Но 
есть момент, когда эта же идея вдруг становится частью его самого, 

1 Платон. Законы. Кн. 10. // Он же. Собрание сочинений. В 4-х тт. Т. 4. М., 1994. 
С. 347. 

2 Подробней об эвритмии см. § 8. Феномен эвритмии главы Процесс создания 
иконы как философия “домостроительства спасения” в моей монографии Философ-
ский универсум православной иконы // https://platona.net/load/knigi_po_filosofii/ 
filosofija_religii/kutkovoj-v-s-filosofskij-universum-pravoslavnoj-ikony-t-1  

3 Цит. по: Волошин М. Россия. Индивидуализм в искусстве. М., 1988. С. 262. 



10 
________________________________________________________________ 

воспринимается органически, и тогда это его идея, она стала зерном 
и дала росток. И если форма цветка даже до полного тождества сов-
падет с известной уже в человечестве формой, этот цветок все-таки 
будет его собственным и не будет плагиатом»1. 

1. Рембрандт Харменс ван Рейн (1606–1669 гг.). Девушка у окна.
2. Пил Рембрандт (1778–1860 гг.). Девушка в окне (портрет Розальбы Пил).
1846 г.
3. Салли Томас (1783–1872 гг.). Девушка в окне. 1866 г. 

Если под «цветком» понимать приведенный портрет Рем-
брандта, то будут ли «цветы» американцев Рембрандта Пила и То-
маса Салли, копировавших на свой лад означенный «первоцвет» и 
записавших в свой авторский актив пусть и неточные копии «цвет-
ка» великого голландца? Они понимали что творили или в то время 
понятие плагиата оставалось в инфантильном состоянии? Пример-
но о таком рассказывает А. Франс: «Вы знаете пейзажиста, который 
своей могучей старостью напоминает дубы на его картинах. Его зо-
вут Арпиньи – это Микеланджело деревьев. Однажды он встретил в 
какой-то деревне в Солони молодого художника-любителя, который 
сказал ему тоном одновременно и робким и настойчивым: 

– Знаете, мэтр, эту местность я оставляю за собой.

1 Там же. 



11 
________________________________________________________________ 

Добрый Арпиньи ничего не ответил и улыбнулся своей улыб-
кой Геркулеса»1. 

Мы еще вернемся к означенному вопросу. Он того стоит. 
Некто может возразить: указанные работы художников Нового 

Света являлись свободными копиями в учебных целях. Им, живопис-
цам более низкого полета, было чему учиться у знаменитых старых 
мастеров. 

Маловероятная версия… 
Зачем успешному художнику Т. Салли в возрасте 83 лет за 

6 лет до кончины заниматься учебными штудиями в виде копий? То 
же самое можно сказать и о не менее успешном 68-летнем Рем-
брандте Пиле, написавшем портрет старшей дочери Розальбы Пил. 

Причины здесь надо искать другие. Какие? 
Может быть, прав М. Волошин, считавший: «То, что теперь 

называется  “плагиатом” в искусстве, есть основа преемственной свя-
зи между художниками»2? 

И, наконец, последний пример, опять-таки с «обворованным» 
Рембрандтом. 

И эпоха другая, и нравы вроде другие. А привычка «заимство-
вания» остаётся. 

И это притом, что в XIX столетии к плагиату возникает уже 
стабильно отрицательное отношение. 

Да и Энгр не из слабаков, чтобы питаться чужими идеями. У 
него своих находок было в избытке. И тем не менее он пользуются 
достижениями Рембрандта – художника того направления, которое 
подвергалось уничижительной критике самим Энгром. Можно по-
нять нескрываемое обожание Рафаэля: «В своих произведениях я 
следую только одному образцу – античности и великим мастерам 
того прославленного века, когда Рафаэль установил вечные и незыб-
лемые границы прекрасного в искусстве»3. Но чем объяснить основу 
композиции, заимствованную у великого голландца? Загадка? Или 

1 Франс А. «Безумный» и «препятствие» // Он же. Собрание сочинений в 8 тт. 
Т. 8. М., 1960. С. 60.   

2 Волошин М. Указ. соч. С. 262. 
3 Мастера искусства об искусстве / Под ред. И.Л. Маца, Н.В. Яворской. М., 1967. 

Т. 4: Первая половина XIX века. С. 62. 



12 
________________________________________________________________ 

данному феномену все-таки есть логическое объяснение? Оказывает-
ся, одно дело – презрение к любителям сфумато первой четверти 
XIX века, а совсем другое – почитание самого Рембрандта: «Одна-
жды гравер Каламата, видимо стремясь завоевать благосклонность 
мэтра, принялся в его присутствии вышучивать имя Рембрандта. С 
каким гневом налетел на него Энгр! – “Имейте в виду, что рядом с 
Рембрандтом и вы, и я – мы только ничтожества”»1. 

1. Энгр. Рафаэль и Форнарина. 1814 г.
2. Рембрандт. Автопортрет с Саскией на коленях (Блудный сын в таверне).
1635 г.

За год до создания Рафаэля и Форнарины художник женился. В 
год написания картины потерял первого и единственного ребенка. 
Надо полагать, эта картина была написана под влиянием пережи-
тых эмоций, в честь свадьбы и одновременно по поводу смерти ма-
лыша. Энгр хорошо знал версию Вазари, объявившего Форнарину 
причиной столь раннего  ухода Рафаэля из жизни (в 37 лет). Таким 
образом, темы кража любви и смерти соединились в замысле Энгра. 

1 Энгр об искусстве / Сост. и авт. вступ. статьи А.Н. Изергина. М., 1962. С. 9. 



13 
________________________________________________________________ 

Но почему при всем почитании Рембрандта мастер не вырабо-
тал свою композицию? Выражаясь современным языком художни-
ков, Энгр был же прекрасным «картинщиком», а не только портре-
тистом, как и Рембрандт. Не намекает ли французский мастер и на 
тему блуда, о которой писал Вазари и которая присутствует в иро-
ничном произведении голландца, ссылавшегося на образ блудного 
сына из Евангельской притчи? На наш взгляд, именно здесь надо ис-
кать зерно композиции, посвященной Рафаэлю. 

Но что имел в виду наш отечественный жизнелюб и пример-
ный семьянин? 

3. Кончаловский П. Автопортрет с женой на коленях. 1923 г.

Маловероятно, чтобы Кончаловский вводил контрапунктом 
тему блудного сына (возможно, только с политическим подтекстом). 
Скорее всего, автор проводит противоположную мысль: представ-
ляет нам тему любви, долгого союза между художником и женой. 
Ибо картину Рембрандта воинствующий атеизм утверждал все 
больше и больше в сознании советских зрителей именно как Авто-
портрет с Саскией на коленях. Аллюзии на Евангелие становились 
опасными. 



14 
________________________________________________________________ 

Тем не менее 40 годами позднее и «родоначальник кубизма» не 
отставал. Несмотря на свое стремление быть в авангарде искусства, 
быть впереди своего времени, автор Герники оглядывался и на про-
шлое. Но как? В оригинальности он даже превзошел всех осталь-
ных: 

4. Пикассо Пабло. Рембрандт и Саския. 1963 г. Музей Пикассо, Малага.

Женился Пикассо последний раз в 1961 году. При известной 
работоспособности художника, вряд ли он вынашивал бы тему 
поздней любви целых 2 года. Вероятней всего, это было лишь про-
должение работы над серией картин Художник и его модель, начатой 
еще в 20-е годы. Но почему такой неутомимый фантазер, как Пикас-
со, в качестве композиционной основы тоже решил взять знамени-
тый шедевр Рембрандта?  



15 
________________________________________________________________ 

Версии и их интерпретации 

дин из моих друзей, иконописец из Санкт-Петербурга, вы-
сказался по данной теме так: «Думаю, это не плагиат. И не копия. 
Нечто вроде списка в иконографии». 

На что пришлось возразить: если бы Рубенс и Пикассо писали 
иконы, то подобная версия была бы жизнеспособной. Но учитывая 
стремление европейских художников к тотальной новизне1 и выте-
кающей из нее диктатуре Эго, зачем им «списки»? Они же самодо-
статочные демиурги и творцы новых мифов. 

Близкий автору искусствовед из Нижнего Новгорода на сей 
счет имеет следующее мнение: «Одни художники, находясь под 
сильным обаянием увиденного и желанием в меру своих творческих 
способностей и вкусовых предпочтений, пожелали воспроизвести 
ЭТО у себя. Другим мастерам восхитивший образ дал богатейшую 
пищу для воплощения собственной художественной идеи 
(П. Кончаловский, П. Пикассо). Вероятно, имеются и другие причи-
ны у этого явления…». 

Наверное, искусствовед прав. Полагаю, с субъективной точки 
зрения, так оно и есть. Но чем объяснить появившуюся «моду» на 
того же Рембрандта? Повторю мысль, высказанную в разговоре о 
Рубенсе: Микеланджело не менее «заразителен», но почему-то ме-
нее популярен у любителей «поживиться за чужой счет». А вот Ве-
ласкеса тоже любят… Почему? 

Другой мой товарищ вопрос о плагиате обсудил в своей семье, 
состоящей из художников и дизайнеров, причем весьма известных. 
И вот такой ответ пришел от них: «В те времена владеть ремеслом 
было более престижно, чем [обращать внимание на] какие-то там 
мелочные придирки художников друг к другу». 

На мой же взгляд, одно дело «придирки» (этика) и совсем дру-
гое – «мастерство» (эстетика). Попробуем разобраться. 

1 По А. Бергсону, новизна – единственный критерий, определяющий принад-
лежность к искусству. 



16 
________________________________________________________________ 

Пикассо П. Серия работ по мотивам картины Веласкеса Менины. 1957 г. 
Музей Пикассо. Барселона.  



17 
________________________________________________________________ 

Пикассо П. Серия работ по мотивам картины Веласкеса Менины. 1957 г. 
Музей Пикассо. Барселона.  

Несходные сходства 

не хотелось бы вернуться к ответу нижегородского искус-
ствоведа: «Одни художники, находясь под сильным обаянием уви-
денного и желанием в меру своих творческих способностей и вкусо-
вых предпочтений, пожелали воспроизвести ЭТО у себя. Другим 
мастерам восхитивший образ дал богатейшую пищу для воплоще-
ния собственной художественной идеи (П. Кончаловский, 
П. Пикассо). Вероятно, имеются и другие причины у этого явле-
ния…». 

Художника порой, безусловно, восхищает художественный об-
раз другого мастера, и ему хочется написать нечто подобное, но 
свое. Причем он далек от желания скрыть источник вдохновения. 

Согласимся с важностью такого фактора в формообразовании 
произведения. Потому и надо о нем говорить. 

Название Несходные сходства требует ответа на два вопроса: 
1) сходство с чем? 2) и с чем несходство?

Самое большое сходство одного произведения с другим со-
держится в плагиате. Это и есть идентичное повторение оригинала, 
только без упоминания создавшего его автора. Но есть целая линей-



18 
________________________________________________________________ 

ка понятий (как правило, западного происхождения), не превраща-
ющих повторение в плагиат. Часть этих понятий не похожа между 
собой, а другая часть все-таки имеет сходство. Иногда даже трудно 
отличить одно от другого. 

Что за понятия имеются в виду? 
Данная глава и является посильным ответом на заданный во-

прос. 
Со школьной скамьи мы помним слова Пушкина из «Евгения 

Онегина» «Мой дядя самых честных правил». Все ли знают, что 4-ая 
строка басни И.А. Крылова Осел и мужик (1818–1819 гг.) звучит: 
«Осёл был самых честных правил…» и, как мы уже убедились, обыг-
рывается А.С. Пушкиным в начале первой главы Евгения Онегина? 
Согласимся, интересный момент на фоне неохотно подаренных сю-
жетов Гоголю, о чем впереди отдельный разговор. Тем не менее сле-
дует подчеркнуть: Пушкин взял у Крылова не сюжет. Причем взятое 
было хорошо знакомо читателям и прошлого и настоящего време-
ни. Поэт отчетливо понимал, что его никто не сможет обвинить в 
плагиате. Напротив, его поймут так, как и надо. 

Реминисценция. Гарантией ему служило широко упо-
требляемое понятие «реминисценция» (лат. reminiscentia – воспоми-
нание). Это именно то, что у Пушкина: нескрываемая цитата, цити-
рование без кавычек, отсылка, соотнесение с тем или иным образ-
цом, взгляд назад – в прошлое. Изначально реминисценция всегда 
производна и вторична, а в потенциале она все-таки дерзновенна. 
Специалисты считают способ реминисцирования интеллектуаль-
ным и творческим занятием; чем отличают его от ординарного ко-
пирования, обычной компиляции и тем более плагиата. Возможно, 
Пушкин позволил себе репликацию (входит в реминисценцию) на 
той же художественной основе. Приведенный выше пример из Евге-
ния Онегина убеждает нас, что под означенным понятием разуме-
лась вовсе не цитата. 

Своим рождением реминисценция не обязана модернизму 
или постмодернизму. Последние просто ее активно использовали и 
продолжают использовать. Вот пример С. Дали: 



19 
________________________________________________________________ 

Милле Ж.Ф. Анжелюс. 1857–1859 гг.              Дали С. Археологический отголосок 
Анжелюса Милле. 1935 г. 

Сам же феномен древний. Под названием припоминание мы 
его встречаем у Платона. Данный термин обнаруживается в трех его 
произведениях. В Меноне Сократ анализирует родственное единство 
предметов; из чего открывается возможность все вспомнить и все 
показать. Платоновская точка зрения, изложенная устами Сократа, 
раскрывает механизм припоминания (греч. ἀνάμνησις). В Федоне 
воспроизводится постулат о том, что основное знание есть припо-
минание. В Федре Платон утверждает, что реминисценция (припо-
минание) есть посвящение в таинства и приближение к духовному 
совершенству. 

Формы реминисценции разнообразны: цитирование (дослов-
ная точность); репликация (с изменениями); компиляция (использо-
вание частей для создания целого); вариация (видоизменение от-
дельных элементов); стилизация (подражание декоративным эф-
фектам). 

Что касается искусства России, то особенную популярность 
реминисценции обрели в ювелирном жанре и в росписи посуды. 
Станковая живопись знает их в виде вариаций. В русском изобрази-
тельном искусстве вариации встречаются в разных стилях и направ-
лениях. Это и иконопись, и классицизм, и романтизм, и авангард. 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%BD_(%D0%9F%D0%BB%D0%B0%D1%82%D0%BE%D0%BD)
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BE%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%82


20 
________________________________________________________________ 

       Явленский А.Г. Вариация: Никонов М.В. Вариации 
       русский мотив. 1916 г.               на русскую тему №3.1995 г. 

Стоит уделить внимание всем перечисленным формам реми-
нисценции. 

Репликация (фр. replique – отпечаток, повторение). Это может 
быть авторское повторение, никогда не совпадающее с первым ва-
риантом композиции, даже свободная (но авторская) копия, вы-
полненная творчески. 

Саврасов А.К. 
Ранняя весна. Оттепель. Весна. 

1880-е гг. 



21 
________________________________________________________________ 

 Саврасов А.К. 
Грачи прилетели. 1871 г. Весна. Грачи прилетели. 1872 г. 
ГТГ. Част. собр. 

У А. Саврасова известно, например, 6 вариантов картины «Гра-
чи прилетели». Некоторые из них созданы до известной картины с 
этим названием, некоторые – позже; одни их них сведены между со-
бой ближе, а другие разведены дальше. 

Даже повторение вещи в другом материале уже считается не 
плагиатом, а репликой. Так гласит и юридический закон. На основе 
чужого оригинала художник подчас создает весьма отличающуюся 
картину новыми ассоциациями и аллюзиями. Степень удаления от 
протографа бывает разной. 

Вот у Рубенса, неточно повторяющего полотно Тициана, и есть 
именно репликация (см. выше). 

Импровизации Пикассо Менин Веласкеса – тоже. Художник 
совершенно не скрывал авторства Веласкеса, напротив, воздавал ему 
честь с привлечением новых художественных приемов, очевидно, 
считая, что способно жить лишь то искусство, которое не боится са-
мого смелого развития. Здесь модернизм особенно постарался для 
постмодернизма, используя историческое наследие. И если модер-
нисты все-таки больше творчески экспериментировали с достиже-
ниями классического искусства, то постмодернисты предпочитали 
паразитировать на классике, причем чаще всего крайне неблагодар-
но, вовсе не воздавая ей честь, а, напротив, глумясь над шедеврами – 
использовали скандал для саморекламы. 



22 
________________________________________________________________ 

Отличие реплики от других типов копий 

Критерий Реплика Копия Репродукция 

Авторство Создается 
самим автором 

Выполняется 
другим 
художником 

Печатается 
механически 

Точность Допускает 
вариации 

Стремится к 
идентичности 

Имитирует ори-
гинал (включая 
мазки) 

Материалы Может быть 
изменена 

Использует те 
же материалы 

Печатается на 
холсте/бумаге 

Цель Творческая 
интерпретация 

Учебная или 
коммерческая 

Декор 
интерьера 

Повторюсь, разбираемые здесь понятия своей смысловой со-
ставляющей весьма сближены между собой. Их легко спутать. И пу-
тают. Тем не менее их необходимо все-таки отличать. И дальше ста-
нет понятна причина. 

На репликационной основе был построен процесс обучения 
молодых художников, начиная от античности и до наших дней. 

Компиляция (лат. compilatio – кража, грабёж; накопление выпи-
сок). В русском языке данный термин появился в первой трети XIX в. 
– из французского compilation и стал довольно часто употребляе-
мым.

Что конкретно подразумевается под этим термином, под этой 
формой реминисценции? Здесь имеется в виду деятельность при 
создании произведений на основе чужих работ, без их творческого 
преобразования в нечто свое, личностное, а подчас и без подобаю-
щего осмысления. Не будет исключением причислить сюда литера-
турный труд, составленный подобным образом. Компиляцией мо-



23 
________________________________________________________________ 

жет стать и часть произведения. В живописном произведении ху-
дожник также может внести изменения в колорит и композицию. 
Не исключено создание и авторских вариантов, когда живописец по 
образу чужой картины создает свою, сходную с чужой. 

У Ван Гога, копировавшего японские гравюры и заимствовав-
шего цветовые решения или композицию у Доре, мы видим при-
мер творческой компиляции.  

У средневековых мастеров компиляция была основным мето-
дом работы, чего мы еще коснемся при анализе плагиата. Подоб-
ным образом создавались и литературные произведения, и иконы, 
декоративные изделия, и даже храмы. 

Желательно помнить: между компиляцией и плагиатом есть 
существенная разница. 

С 2020-х гг. заявило о себе направление Артрюньон (фр. art 
reunion – искусство компиляции). Суть его – заурядно постмодер-
нистская: это сочетание разных жанров, соединение множества ви-
дов и стилей, скрещивание разнообразных направлений, получая на 
выходе якобы нечто новое и незаурядное. Представители артрюнь-
она находят его результатом «эволюции эклектики в искусстве, где 
границы между жанрами стираются для создания новых форм вы-
разительности». Странно, но в виде примера часто приводится ав-



24 
________________________________________________________________ 

тобиографичная картина Г. Курбе Встреча. Здравствуйте, господин 
Курбе. 

1. Курбе Г. Здравствуйте, господин Курбе. 1854 г. Музей Фабра. Монпелье.
2. Лелуп Пьер. Гравюра. 1831 г. (Над фигурами популярного лубка надпись гла-
сит: «Les bourgeois de la ville parlant au juif erran – досл. «Горожане, разговариваю-

щие с бродячим евреем [т.е. “вечным жидом” Агасфером]»). 

В ней вроде бы содержатся «черты, общие с народными эстам-
пами и с традицией, восходящей к Ренессансу». Возникает возраже-
ние в корректности такого примера. Почему он берется из искусства 
XIX века, а не XXI-го? Если же артрюньон подспудно существовал 
во время жизни Курбе, то почему не оговаривается данный факт, а 
периодом появления направления объявляются 20-е годы XXI сто-
летия? Логика подсказывает, что для столь основательного вывода 
одного иконографического совпадения здесь явно маловато. Ком-
пиляция существовала издревле, но артрюньон же заявляет о себе 
как о новинке. Новинка – только в названии. А по существу дела есть 
все основания считать ее такой же новинкой, как и масонство. 

Совершенно не случайно артрюньон берет в качестве примера 
именно Курбе. Всякое удивление здесь наивно. Художник дерзко 
проводит свою параллель с Агасфером – артрюньон проводит па-
раллель с Курбе. Всё логично. 



25 
________________________________________________________________ 

Указание на масонство в означенной картине некоторые искус-
ствоведы находят вполне закономерно. Оно даже необходимо. Да, 
мы видим момент встречи художника со своим другом и меценатом 
Альфредом Бруясом (Alfred Bruyas). Однако если внимательно при-
смотреться, то заметны атрибуты масонского братства – белые пер-
чатки и жесты приветствия. Можно посчитать это выдумкой: мно-
гие мужчины носили и носят белые перчатки – не все же они масо-
ны! Однако масонские знаки и подделываются под самые обыден-
ные, чтобы посвященные понимали их в совокупности. Отдельные 
исследователи находят масонскую символику и в других компози-
циях Курбе. Артрюньон с легкостью подтвердит. 

Курбе Г. Мастерская художника. Истинная аллегория семи лет моей творческой 
и нравственной жизни. 1854–55 гг. Разм. 361 × 598 см. Музей Орсе. 

В этом смысле центральным полотном надо считать Мастер-
скую, где в качестве Верховного Великого Мастера выступает сам 
Курбе,1 никогда не отличавшийся скромностью поведения. 

1 Стоит обратить внимание: на стене мастерской художника написан пейзаж, а 
Курбе за мольбертом пишет свой пейзаж не на пленэре, а со стены своей мастерской. 
Нас убеждают: «На задней стене мастерской Курбе планировал изобразить копии дру-
гих своих работ. У него не хватило времени, чтобы полностью их закрасить, поэтому 
он покрыл их красновато-коричневым грунтом, оставив частично законченные картины 



26 
________________________________________________________________ 

Что заметно и на упомянутой картине Здравствуйте, господин Курбе: 
второе название Богатство кланяется гению не без ехидства присвое-
но недружественной публикой. 

Был ли художник действительно масоном? Российские энцик-
лопедии, ретушируя факт масонства, отмечают принадлежность ху-
дожника к анархистам. Тем не менее по одному и тому же масон-
скому источнику, художник «в 1882 г. вступил в масонскую ложу и 
использовал масонскую символику во многих своих работах: храмы, 
колонны, арки, столбы, циркуль, угольник и т. д.»1. И там же 8-ю аб-
зацами выше читаем: «В 1868 году он был посвящён в ложу La 
Lumière d’Orient, где впоследствии стал Великим магистром». Отно-
шение к хронологии у артрюньона и масонов одинаково безала-
берное. Случайно ли? Скорее, специально. В интересах творческой 
компиляции? Или из криптологических соображений? 

«Сбой» получился не только в датах, но и в несовпадении био-
графических данных художника, который скончался 31 декабря 
1877 г. в возрасте 58 лет, а, следовательно, никоим образом не мог 
быть масоном в 1882 г. Или это намеренная масонская дезинформа-
ция. Но, написав картину Возвращение кюре (1863), антиклерикалом 
Курбе открыто стал, что косвенно указывает на причастность к «бра-
тьям-каменщикам», левое крыло коих в то время поставило задачу 
подменить своим учением учение католической Церкви. Имеется 
более убедительное подтверждение: в 1871 г. Курбе примыкает к 
Парижской коммуне, назначается комиссаром по культуре, управ-
ляет общественными музеями. Что за компилятивистско-
романтическая тяга художника обрядиться в «кожаную куртку ре-
волюционера»? Откуда у него такая одержимость к бунту? Револю-
ционные взгляды он унаследовал от деда по материнской линии – 

относительно заметными» (https://en.wikipedia.org/wiki/The_Painter%27s_Studio). Воз-
можно, на отдельных участках фона так и есть. Но пейзаж развернут как единая компо-
зиция во всю стену. Причем сам Курбе именно в мастерской, а не на пленэре работает 
над пейзажем – над фрагментом пейзажа со стены. Зачем? В окружении масонов 
Шампфлери, Бушона, Прудона, Бодлера, Бруяса, их симпатизантами Дюдеван (Жорж 
Санд), Сабатье и др. Курбе создает некий оммаж истинному Творцу мира? Или Верхов-
ному Великому Мастеру?  

1 Без указания имени. Знаменитые художники-масоны / 
https://esotericfreemasons.com/masonic/famous-freemason-painters/ 



27 
________________________________________________________________ 

убеждённого республиканца. Факт, тоже говорящий о склонности к 
компилятивному мышлению. Сказывается противоречие характера: 
с одной стороны Курбе бунтует (против Академии и Салона, против 
существующих социальных порядков и т.д.), а с другой – пользуется 
уже имеющимися заготовками для компиляций. Что весьма свой-
ственно и масонству: с одной стороны масоны деятельно солидари-
зируются с протестантами в отрицании Католической Церкви, а с 
другой – роль Великого Мастера превосходит властные полномочия 
папы Римского. Церковные таинства уступили место тайнам ложи. 
Из подобных противоречий и соткано творчество нашего действи-
тельно большого художника. Потому он легко и сошелся со своими 
друзьями-масонами. 

Активное участие в делах Парижской коммуны фактически 
свидетельствует о причастности и самого Курбе к масонству. 

Хотя в отношении к коммунарам французские масоны разде-
лились: если левые «братья» поддерживали их, то правые, напротив, 
оказались в числе карателей. Курбе, несомненно, относился к левым, 
на что указывает дружба с Прудоном. 

Был ли Курбе Великим магистром? Наверняка ему хотелось. 
Но сомнительно на практике, учитывая его интенсивную деятель-
ность как живописца. Хотя, судя по картине Мастерская, где худож-
ник занимает центральное место среди собрания «братьев», такая 
вероятность допустима. 

Задумаемся: что за 7-летие отмечал художник столь масштаб-
ным полотном? Ведь для написания многофигурной композиции на 
холсте площадью 21,6 кв. метра нужна весьма веская причина. Что 
произошло в 1848 году, за 7 лет до создания этого произведения? 
Случился самый громкий скандал с Академией и Салоном, а также 
Революция 1848 года – компиляция Великой Французской револю-
ции 1789–1799 гг. В результате, была упразднена квалификационная 
комиссия парижского Салона. Чем Курбе не преминул воспользо-
ваться, выставив сразу 10 своих полотен, одно из которых Послеобе-
денный отдых в Орнане приобрело новое правительство. Члены ма-
сонских организаций (в частности, ложа La Lumière d’Orient) с энту-
зиазмом приняли революцию и провозглашение республики. Все 



28 
________________________________________________________________ 

члены временного правительства 1848 г., за исключением Ламартина 
и Ледрю-Роллена, были масонами. 

Не тогда ли произошло посвящение Курбе в «братья-
каменщики»? На что и указывает означенное 7-летие и собрание по 
его поводу. 

Впрочем, так ли это важно для нас? Во всяком случае, на фор-
мообразовании живописи художника вряд ли существенно сказыва-
лось положение в ложе. И, принимая дату 1868 г., формально есть 
основания сомневаться в масонской символике картин Здравствуйте, 
господин Курбе (1854 г.), Мастерская (1855 г.), равно и других, ибо ху-
дожник якобы оставался вне масонства. Однако он мог разделять 
масонские взгляды, весьма интересоваться подобной символикой; 
тем более близкая дружба с поэтом-символистом и масоном Бодле-
ром, начавшаяся именно в 1848 г., безусловно, сказывалась на твор-
честве. Да, Курбе не писал «братьев» с их ритуалами и масонскими 
фартуками (что было бы академизмом, против коего и воевал ху-
дожник), но дух масонства, безусловно, присутствует во многих зна-
менитых картинах. Учитывая же специальное запутывание «братья-
ми-каменщиками» дат, есть все основания сомневаться в точности 
1868 г. как годе принятие Курбе в ложу. Это могло произойти и 
раньше. Что, с моей точки зрения, на самом деле и случилось. 
Ошибка возможна, но в арифметике… 

Я умышленно столь подробно остановился на проблеме ма-
сонства в творчестве Курбе. Оно не придало сил мастеру (настоящая 
творческая сила подается свыше); оно даже не воспитало неуемное 
чувство протеста против современного ему искусства (все это было в 
душе художника и раньше); оно лишь привило увлеченность спе-
цифической символикой, но крайне осложнило личную жизнь 
Курбе, да так, что в самом расцвете сил пришлось умирать не на ро-
дине, а в Швейцарии. Артрюньону этот мастер понадобился не из 
эстетических соображений, а из идеологических – в рамках пропа-
ганды пресловутого мультикультурализма и космополитизма, на 
которых в вопросе культуры и настаивает масонство. Что, вне всяких 
сомнений, сказывалось и сказывается на формообразовании. Вряд 
ли в России художественная среда знала и знает фигуру более пока-
зательную в этом смысле, нежели Курбе. 



29 
________________________________________________________________ 

Пора бы нам обратить внимание на другие формы реминис-
ценции. 

Стиль и стилизация. Чем они отличается друг от друга? 
«Стиль есть мировоззрение»1 (А. Лосев). 
Для В. Бычкова стиль – «это, образно говоря, эстетический по-

черк эпохи; оптимальная для данной эпохи (направления, школы, 
личности) эстетическая модель отображения (система характерных 
принципов организации художественных средств и приемов выра-
жения), внутренне одухотворенная жизненно важными для данной 
эпохи невербализуемыми принципами, идеалами, идеями, творче-
скими импульсами из высших уровней реальности. Если нет этой 
одухотворенности, стиль исчезает»2. 

«СТИЛЬ — ХУДОЖЕСТВЕННОЕ ПЕРЕЖИВАНИЕ ВРЕМЕ-
НИ»3 (В.Г. Власов). 

Высказывания вроде разные, а все они не противоречат друг 
другу. «Невербализуемые принципы, идеалы, идеи» не могут быть 
вне мировоззрения, а «художественное переживание времени» не-
возможно без «принципов и идеалов». 

Интересную мысль высказал В. Власов: «…стиль находится 
“где-то посередине” между содержанием и формой, неуловимо пе-
реходит от одного к другому, делает это понятие не предметным, а 
функциональным»4. Важное замечание. Утверждения типа «Искус-
ство – это прежде всего стиль» лишаются основания. 

Стиль и стилизация, безусловно, не одно и то же. По большо-
му счету, стилизация понимается двояко: в обоих случаях необхо-
дим исходный образец и уже отсюда возникает вторичность; но в 
первом случае тема и выразительные средства неестественно и без 
всякого основания вырываются из исторической среды и эксплуати-
руются просто ради внешнего эффекта; во втором – форма произве-
дения вынуждена подчиниться реально существующему ансамблю, 

1 Лосев А.Ф. Художественные каноны как проблема стиля // Вопросы эстетики. 
Выпуск 6, 1964. С. 378.  

2 Бычков В.В. Эстетика. М., 2004. С. 284–285. 
3 Власов В.Г. Стили в искусстве. Словарь. Т. 1. СПб., 1998. С. 544. 
4 Там же. С. 21. 



30 
________________________________________________________________ 

уже имеющему свой стиль, поскольку вновь создаваемое произведе-
ние должно находиться в органической связи с имеющимся ансам-
блем и является составной часть последнего. Подобную стилизацию 
принято называть декоративной. 

В первом случае стилизация считается временной, во втором – 
пространственной. Художники, тонко чувствующие время, эпоху, 
умеющие глубоко вживаться в нее, могут быть весьма талантливы, 
но не гениальны, ибо не становятся первооткрывателями ни в обла-
сти формы, ни в области содержания. Художники, остро чувствую-
щие пространственную среду с исторической точки зрения, наибо-
лее успешно находят применение своим силам в дизайне интерье-
ров, в прикладных и монументальных видах искусства, в книжной 
графике – там, где особенно требуется такое чутье. 

Искусство развивается вместе со своей эпохой. И когда из по-
литических или иных соображений его пытаются притормозить 
или, напротив, придать импульс ускорения, то подобные меры 
неизбежно приводят к стилизации. А стилизация в конечном итоге 
рискует выродиться в китч. 

Чаще же искусство сводится лишь к натурализму, т.е. к стиле-
вому бессилию. Здесь и стилизации не может быть. 

Аллюзия. Из всех формообразующих средств аллюзия 
(лат. allusio – намёк, шутка) представляет собой наиболее тонкий 
интеллектуальный «инструмент». 

Квинтэссенция аллюзии – именно в намеке, в прикровенной 
отсылке к тому или иному политическому, историческому, мифоло-
гическому факту, к другому произведению искусства, даже к вер-
бальной форме (крылатому слову, известному высказыванию из-
вестной личности или цитате кого-то из классиков). 

Аллюзия становится особенно востребованной при ограниче-
нии «свободы слова». Так, глава передвижников И. Крамской сфор-
мировал своеобразную теорию исторического произведения: любая 
картина в этом жанре должна отражать проблемы, которые акту-
альны для современности. И аллюзии отводилось одно из первых 
мест. Акад. Ф. Буслаев еще до Крамского писал: «Только тот истори-
ческий сюжет годится для искусства, который затрагивает совре-



31 
________________________________________________________________ 

менные художнику интересы, который связывает настоящее с про-
шедшим сродством идей, и идеи принадлежат вечности, пред кото-
рою исчезают и настоящее, и прошедшее»1. 

Аллюзия у передвижников приобретает бунтарский дух, что 
на фоне настроений русского общества того времени становится 
общим местом. Чуть позже мы разберем причины данного явления. 

И вопреки тому, «что в русском обществе уже прекрасно знали 
историческую эпоху времен Ивана Грозного и не прощали худож-
никам каких-либо неточностей, даже несмотря на прекрасное жи-
вописное мастерство»2, И. Репин создает картину Иван Грозный и сын 
его Иван 16 ноября 1581 года. 

Репин И. Иван Грозный и сын его Иван 16 ноября 1581 года. 1885 г. ГТГ. 

1 Буслаев Ф.И. Задачи современной эстетической критики // Русский вестник. 
1868. № 77. С. 321. 

2 Мутья Н.Н. Аллюзия в русской  исторической живописи второй половины XIX 
века // Вестник СПбГУ. Сер. 15. Вып. 1. СПб., 2013. С.111. 



32 
________________________________________________________________ 

Кратко ознакомившись уже с доктриной Крамского об исто-
рическом жанре, поневоле возникают вопросы: 

1) на что намекал художник своему современнику, изображая
миф об убийстве царем своего сына? 

2) какие личные причины подвигли Репина взяться за этот
сюжет? 

3) почему отношение к этой картине нынешнего зрителя отли-
чается от отношения зрителя XIX века? 

Ответом на первый вопрос является аллюзия самого художни-
ка на события, последовавшие после убийства царя Александра II 1 
марта 1881 г. – казнь убийц-народовольцев. То есть Репин сочувство-
вал не семье убиенного монарха, а именно убийцам. Вот они, де, и 
явились жертвами «режима». Таким образом народовольцы заняли 
место убитого сына Ивана. Знаки этики перебивались на противо-
положные; белое становилось черным, а черное – белым. И самое 
удивительное (или закономерное?) – «демократическая обществен-
ность» была довольна. 

На второй вопрос у самого Репина существует два ответа: 
1) «Несчастья, живая смерть, убийства и кровь составляют та-

кую влекущую к себе силу, что противостать ей могут только самые 
высококультурные натуры. В то время на всех выставках Европы в 
большом количестве выставлялись кровавые картины. И я, заразив-
шись, вероятно, этой кровавостью, по приезде домой, сейчас же 
принялся за кровавую сцену „Иван Грозный с сыном“»1. 

2) «Как я создавал эту картину? Я всегда любил музыку. Если
мне подолгу не приходилось слушать ее, я тосковал. Как-то в Москве 
в 1881 г., в один из вечеров, я слышал здесь новую вещь Римского-
Корсакова – „Месть“2. Она произвела на меня неотразимое впечат-
ление. Эти звуки завладели мною, и я подумал, нельзя ли воплотить 
в живописи это настроение, которое создалось у меня под влиянием 

1 Репин И.Е. Художественное наследство. В 2-х тт. Т. 1. М.–Л., 1948. С. 522. 
2 Репин имеет в виду Сладость мести – вторую часть симфонической сюиты 

Антар Н.А. Римского-Корсакова. Сочинение написано в 1868 г., дальнейшие измене-
ния композитор вносил в 1875 и 1891 гг. Не совсем понятно, что нового художник мог 
слушать в 1881 г. «Новая вещь», возможно, для самого Репина? 



33 
________________________________________________________________ 

этой музыки. Я вспомнил о царе Иоанне. Это было в 1881 г. Крова-
вое событие 1-го марта всех взволновало»1. 

Как видим, существует два фактора, повлиявших на рождение 
картины: один западный, а другой русский. 

Сегодня предостаточно находится обвинителей, упрекающих 
художника в клевете на царя Ивана, который на самом деле не уби-
вал своего сына. Наиболее известная версия об убийстве принадле-
жит перу иезуита А. Поссевино, не сумевшего склонить Московско-
го царя в унию. Чем и объяснима месть итальянца. 

На мой взгляд, такие обвинения произносятся не по адресу. 
Репин воспользовался авторитетным в то время источником –
Историей государства Российского Н. Карамзина. Писатель-историк 
ссылался на 1-ю Псковскую летопись, сообщавшую: Иоанн Грозный 
«поколол своего сына» в споре о походе на выручку осажденному 
Пскову. Надо полагать, живописца поразило прежде всего совпаде-
ние дат: 1881 и 1581 гг. Ибо, по Карамзину, это случилось именно в 
1581 г. во время осады Пскова поляками. Царевич Иван настаивал, 
чтобы его отправили с войском на выручку городу, осажденному 
врагами, а царь проявил нерешительность и предпочел за лучшее – 
начать переговоры с неприятелем. Спор зашел слишком далеко и в 
охватившей ярости Иван Грозный несколько раз ударил посохом 
несговорчивого сына, заподозренного отцом в измене («подозрение» 
сочинено Карамзиным). Один удар посоха угодил в висок и оказался 
смертельным. 

И тут возникает сомнение: так ли «в русском обществе пре-
красно знали историческую эпоху времен Ивана Грозного»? Версия 
Карамзина основана на иностранных источниках: это Записки о Мос-
ковской войне Р. Гейденштейна, О религии и обычаях русских 
П. Одерборна (оба излагали слухи, поскольку никогда не были на 
Руси), но особенно Московия уже упомянутого А. Поссевино. Суще-
ствует единственный русский источник, да и тем вряд ли пользовал-
ся Карамзин: это Временник И.С. Тимофеева, основная часть коего 
написана в период с 1610 по 1617 гг., т.е. минимум через 30 лет после 
описанных событий и без упоминания деталей. 

1 Беседа с И.Е. Репиным (по телефону от нашего корреспондента) // Русское сло-
во. 1913. 17 (30) янв. (№ 14). С. 2. 



34 
________________________________________________________________ 

Н. Лихачёву, известному дореволюционному археографу, уда-
лось найти письмо царя Ивана Грозного, в котором сказано, что 
старший сын Иван длительное время болел. Мог ли он больным 
проситься в поход на поляков? А по версии об убийстве, смерть по-
следовала через 5 дней после удара. «Длительное время» болезни 
никак не получается. Французский наемник Ж. Маржерет, посту-
пивший на русскую службу в 1600 г., утверждал: смерть наследника 
престола последовала во время паломничества по монастырям. Мог 
царевич паломничать больным? Мог. Иногда болезнь и подвигает 
людей ездить по монастырям и замаливать свой грех. 

Казалось бы, самое верное для выяснения истины – обратиться 
к останкам, но ученые обнаружили череп царевича почти полно-
стью разрушенным; к тому же, и остатки рассыпались. 

Но так ли принципиальна достоверность исторического фак-
та? А.С. Пушкин ведь тоже «оклеветал» Сальери, который якобы 
отравил Моцарта, но почему-то австрийская публика не обвиняет 
нашего Поэта в создании пасквиля на учителя Бетховена. А картину 
Репина многочисленные «патриоты» решительно требуют убрать из 
экспозиции Третьяковского галереи. Подобный ажиотаж уже давно 
приводит психически неуравновешенных людей к совершенно не-
адекватному поведению – к нападению на означенную картину. 
Первое – случилось 16 января 1913 г.: душевнобольной иконописец-
старообрядец Абрам Балашов нанес три удара ножом по полотну с 
криком «Довольно крови!», сильно порезав холст. Благо усилиями 
И. Грабаря, взявшегося реставрировать картину, ее удалось спасти. 
Второе нападение произошло в мае 2018 г.: житель Воронежа Игорь 
Подпорин нанес удар по знаменитому полотну металлическим 
столбиком ограждения. На допросе сторонник «правды жизни» со-
общил: мотивы его поступка продиктованы протестом против 
оскорбления чувств верующих и исторической недостоверности. 
Подпорин назвал картину провокацией против русского народа; 
более того, после просмотра иностранцы могут превратно оценить 
личность русского царя. 

Результат тот же: ущерб полотну был причинен не меньше Ба-
лашова. 



35 
________________________________________________________________ 

Странно: «музейные террористы» претензии вроде бы должны 
предъявлять Карамзину и Репину, а по факту наказывают царя 
Ивана. Ведь если честь, воздаваемая образу, восходит к первообразу, 
как гласит догмат VII Вселенского собора, то и бесчестие имеет с об-
ратным знаком ту же силу. Критик возразит: подобная формула 
действует для сакрального образа, а здесь случай со светским произ-
ведением. В ответ приведу эпизод из жизни преп. Гавриила (Ур-
гебадзе), покусившегося на портрет Ленина и получившего за свой 
поступок тюремный срок. Судили же монаха не за причинение 
ущерба произведению искусства (это был портрет, написанный су-
хой кистью для Первомайской демонстрации), а именно за глумле-
ние над честью «Вождя мирового пролетариата». 

Одно надо сказать: картина Репина имеет явно немалое воз-
действие на людей с идиосинкразией и идиопатическими психоза-
ми. 

Еще более странно – совершенно разное восприятие главного 
героя первыми зрителями картины и нынешними – нашими совре-
менниками. Критик в 1885 г. писал: «…наглядно чувствует зритель, 
что Грозный не чудовище, каким его представляет Карамзин. Более 
человечно, чем Репин – можно смело сказать – до сих пор не тракто-
вал у нас никто Грозного»1. Имелось в виду, что правитель-полубог 
стал обычным страдающим человеком. Складывается впечатление, 
что сегодня некоторым согражданам, особенно «патриотическим», 
хочет вернуть человека-царя в положение полубога. 

Илья Ефимович, обратившись к самому тонкому «инструмен-
ту» – аллюзии, – пожал самую чудовищную реакцию по послед-
ствиям. В чем тут дело? 

Причина – в пути, избранном художником. При столь трагиче-
ской обнаженности конфликта (пусть даже выдуманного!) между 
царем и его сыном, не найден соответствующий художественный 
эквивалент. Он максимально заменен литературно-
психологическим. Репин предпочел при создании художественного 
образа метод натурализма. 

1 Летопись искусств, театра и музыки. [О картине И. Репина Иван Грозный и сын 
его Иван 16 ноября 1581 года] // Всемирная иллюстрация. 1885. № 840. С. 158. 



36 
________________________________________________________________ 

Вспоминается мысль С. Эйзенштейна о словесности, но при-
менимая вообще для искусства: «…натуралист закрепляет образ 
действительности не столько средствами выразительности литера-
турной формы, сколько тем, что берет материал действительности в 
нужных ему по теме состояниях и честным нейтральным описанием 
скрепляет их в целое. Иначе говоря, если он хочет дать сцену с 
большим подъемом, он не использует структуру пафоса в членени-
ях и ритмах композиции и в других литературных средствах выра-
зительности, а следит за тем, чтобы изображаемые люди, вещи и 
явления сами были в нужном состоянии пафоса. И затем их хладно-
кровно описывает. В этом методы натуралистов близки к чистому 
фотографизму»1. 

Вот и Репин предпочел образ Ивана Грозного в нужном пре-
дельно психически расстроенном состоянии, отказываясь от исполь-
зования структур пафоса в членениях и ритмах композиции и в дру-
гих средствах выразительности, заменяя их возгонкой ужаса («Не-
счастья, живая смерть, убийства и кровь составляют влекущую к се-
бе силу»), причем при фактически насильственном включении в та-
кое состояние и зрителя картины, ибо художник-позитивист мак-
симально постарался включить его в происходящее (иначе нельзя 
будет верить), сделать зрителя свидетелем трагедии. И, говоря язы-
ком семиотики, прагматический уровень произведения Илье Ефи-
мовичу весьма удался. 

Однако всякое насилие над психикой другого человека – уже 
магия. Потому и бросаются на картину слабонервные люди… 

Тем не менее надо ли действительно отправлять знаменитую 
картину в запасник, чтобы больше ее никто и никогда не видел? 

На мой взгляд, здесь недорабатывают искусствоведы вкупе с 
теоретиками искусства. Не совсем подготовленному зрителю (а та-
ких, как показывает обсуждение картины Репина, большинство) 
необходимо объяснять хотя бы философское понятие метексис. 
Сразу скажу, что данный термин берется не в трактовке Платона и 
его последователей, а в изначальном смысле: древнегреч. метексис 

1 Эйзенштейн Сергей. Режиссура. Искусство мизансцены // Он же. Избранные 
произведения в 6-ти тт. Т. 4. М., 1966. С. 241. 



37 
________________________________________________________________ 

(μέθεξις) – участие, соучастие, причастность. Наряду с этим, имелось 
в виду и отношение зрителей к происходящему на сцене. 

Южная Каролина (США) помнит случай (2022 г.), когда 
К.Л. Браун, находясь среди любителей театра, открыл стрельбу по 
актеру. Стрелок потом объяснял, что один из упавших посетителей 
выронил из кармана пистолет. И тогда он (Браун) взял оружие и 
дважды выстрелил в напугавшего его артиста. Зритель, под избы-
точным влиянием метексиса, оказался слишком впечатлительным. 

Было время, стреляли на сцене и в Отелло, задушившего Дез-
демону, – так публика отомстила за несправедливую ревность мав-
ра. 

Сколько раз представители разных стран, расправляясь со зло-
деем, палили прямо в киноэкран – не поддается учету. 

Режиссер Дж. Монтальдо решил как бы «отомстить» за такую 
несправедливость в фильме Замкнутый круг (1978). Причем здесь 
поднимается проблема не столько метексиса, сколько опасности 
слияния двух реальностей – жизни и искусства, когда искусство, вы-
ходя из-под контроля разума и человеческой воли, начинает мстить 
людям. По сюжету, «в одном из римских кинотеатров демонстриру-
ется вестерн. Среди зрителей – бизнесмены и пенсионеры, любов-
ники, выбравшие кинозал для места своей встречи, женщина со сво-
ей матерью, семьи с детьми, одинокие холостяки, студенты, ученые. 
В момент кульминации действия на экране, где происходит дуэль, 
ковбой стреляет, и в этот момент один из зрителей оказывается уби-
тым на месте. Сеанс останавливают и вызывают полицию, которая 
перекрывает все выходы из кинотеатра. Следователь начинает до-
прашивать зрителей, многие из которых что-то скрывают и тем са-
мым навлекают на себя подозрение. Однако это не даёт ответа на 
вопрос — кто убийца. 

Чтобы понять, что же на самом деле произошло во время се-
анса, всех зрителей снова рассаживают по своим местам, прося их 
повторять все свои действия, которые они совершали во время пер-
вого просмотра фильма. В роковое кресло, на котором сидел уби-
тый, садится доброволец — один из сотрудников кинотеатра. Фильм 
запускают заново, сцена стрельбы повторяется, и... очередной труп в 
зрительском кресле. Несмотря на мобилизацию местных детекти-



38 
________________________________________________________________ 

вов, поиски убийцы ни к чему не приводят. Отрабатывается много 
версий этого преступления, включая мистическую, предложенную 
одним из зрителей, социологом по профессии. 

Начальник полиции, недовольный ходом расследования, пы-
таясь доказать, что ничего мистического в происходящем нет, сам 
садится на то же место. Ленту запускают в третий раз, и, когда дело 
в фильме доходит до дуэли, на экране появляются кадры, которых 
раньше не было, — ковбой наводит револьвер на начальника поли-
ции, тот встаёт и, уклоняясь, начинает бегать по залу, в то время, как 
герой вестерна пытается прицелиться и выстрелить. В конце концов 
он стреляет, убивает начальника полиции и выбрасывает окурок, а 
затем уходит вдаль. В ужасе от случившегося зрители бросаются 
врассыпную, и всех их наконец выпускают из здания. Социолог 
продолжает объяснять следователю свою теорию, в соответствии с 
которой созданное человеком изображение в какой-то момент по-
лучает независимость и может уже само влиять на человека (он так-
же пересказывает следователю сюжет рассказ Рэя Брэдбери Вельд). 
Он находит и показывает следователю окурок сигареты ковбоя, ко-
торый оказался на полу зрительного зала кинотеатра»1. 

А не оказывается ли наш зритель в похожей роли, когда смот-
рит на означенную картину Репина и бросается с ножом на нее? Да, 
за 95 лет таких нашлось всего двое, однако требующих убрать кар-
тину из экспозиции – многие тысячи… Они явно не видят разницу 
между двумя реалиями: ведь одно дело – мир бытия и другое – мир 
искусства. Но в данном случае уже не кино. Разумеется, эти два ми-
ра между собой пересекаются, но вовсе не являются полными ана-
логами. Ибо у них отличаются и природа, и правда. То, что называ-
ют «правдой жизни» подчас представляет собой для искусства ба-
нальность, жуткую скуку, а правда просто выглядит глупой выдум-
кой. О позитивизме*, неизменно сопутствующем такой правде, по-
говорим позже. 

Но ни для кого не секрет, у искусства – своя правда. В чем 
убеждаешься, рассуждая над упомянутой трактовкой образа Салье-
ри. Разве кто-нибудь из читателей усомнился и в Пушкинской трак-

1 https://ru.wikipedia.org/wiki/Замкнутый_круг_(фильм,_1978) 



39 
________________________________________________________________ 

товке, и в самом образе? Маловероятно. Потому что мы начинаем 
рассматривать и воспринимать художественное произведение как 
бы «в-самом-себе», отдельно от «правды жизни», в контексте «прав-
ды искусства», их не сливая. 

Единственное условие – это всегда ПРАВДА, художественная 
правда произведения. Иначе можно впасть в легкомысленность осо-
знания метексиса, со стрельбой по актерам или свалиться в другую 
крайность – в морализаторство, современный вариант евангельского 
фарисейства. И то, и другое обычно оборачивается смертным при-
говором для любого искусства. Не хочу отвлекаться, на сей счет мне 
приходилось писать в других книгах.1 

Дейнека А.А. Весенняя песня. 1945 г. 

1 См. 1) Кутковой В.С. Философский универсум православной иконы. Т. 1. Ве-
ликий Новгород, 2019. С. 237; 2) Кутковой Виктор. Творческий процесс, СИНЕРГИЯ, 
духовность художника. Православное учение, светские теории и псевдоцерковные док-
трины. Великий Новгород, 2023. С. 99.   



40 
________________________________________________________________ 

Возвращаясь непосредственно к аллюзии, стоит заметить, что 
некоторые ее примеры, приводимые отдельными авторами, можно 
считать надуманными. Относительно картины А. Дейнеки прихо-
дится читать: «Весной 1945 года, предчувствуя Победу, А. Дейнека 
создает полотно Весенняя песня. На нем представлены три прекрас-
ные улыбающиеся девушки около реки. Поза героинь, красота их 
тел, композиция самой картины напоминает Трех граций Рафаэля 
Санти и Весну Боттичелли (аллюзии)»1. 

Три грации. Римская копия с греческого оригинала. II век по Р.Х. 

Первым возникает вопрос: почему именно у Дейнеки аллюзия 
на произведение Рафаэля, а не на римские копии греческих статуй, 
под впечатлением от которых Рафаэль и написал свои Три грации? 

Второй вопрос: надо ли считать аллюзией на три грации лю-
бое ростовое изображение трех молодых женщин, собравшихся 
вместе? Ведь «поза героинь, … композиция самой картины» Дейне-
ки отнюдь не напоминают ни копии греческих статуй, ни картину 
Рафаэля и уж тем более Боттичелли. 

1 Шаповалова Ксения. «И тут кончается искусство…»? // https://zoom-journal.ru/ 
art_war 



41 
________________________________________________________________ 

Употребление аллюзии всуе, нахождение там, где ее нет, в ито-
ге расфокусирует само понятие, убивает его тонкость и красоту. А у 
зрителя снижает требуемый уровень культуры и необходимых ком-
петенций. Наверное, следовало бы прислушаться к толковым сло-
вам Ш. Надье: «Намек, или аллюзия, есть умение к месту привести 
цитату, придав ей смысл, какого она первоначально не имела»1. 

Архетип. После такого самого тонкого средства формооб-
разования, как аллюзия, перейдем к самому основательному – ар-
хетипу (греч. ἀρχέτυπος, – первообраз). Ортодоксов не должно сму-
щать, что данный термин впервые был введен швейцарским психо-
аналитиком, исследователем мифов К. Юнгом (1875–1961 гг.). Одно 
дело термин, а другое – понятие, которое может существовать и без 
его обозначения. Таких примеров в науке достаточно много. По Юн-
гу, архетип означал исконные схемы образов, организовывающие 
активность воображения. Надо подчеркнуть: архетип – это не сами 
образы, а именно схемы образов, причем имеющие не содержа-
тельную, а только формальную характеристику. 

Что имеется в виду? Определенные символы, которые узнают-
ся в произведении через постижение скрытого смысла повторяю-
щихся художественных образов. 

«Скрытый смысл» образов есть через столетия дошедшие к 
нам основополагающие семантические модусы бытия, которые мы 
и называем архетипами. 

Для понятности, приведу несколько хрестоматийных приме-
ров. 

Древо жизни. Один из первых в истории архетипов. Со време-
нем стал устойчивым символом. В Библии говорится о дереве по-
среди Эдема: 

«И произрастил Господь Бог из земли всякое дерево, приятное на вид 
и хорошее для пищи, и дерево жизни посреди рая, и дерево познания добра и 
зла» (Быт. 2:9); 

1 Нодье Ш. Читайте старые книги: Новеллы, Статьи, эссе о книге, книжниках, 
чтении. Кн.1. М., 1989. С. 92. (Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.) 



42 
________________________________________________________________ 

«Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам: побеждаю-
щему дам вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия» (Откр. 
2:7); 

«Среди улицы его, и по ту и по другую сторону реки, древо жизни, 
двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой; и 
листья дерева – для исцеления народов» (Откр. 22:2);

«Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им 
право на древо жизни и войти в город воротами» (Откр. 22:14). 

Адам и Ева, питаясь плодами Древа, поддерживали жизнен-
ные силы и оставались бессмертными. 

В Писании с Древом жизни сравнивается премудрость, кото-
рая ценнее богатства: 

«Блажен человек, который снискал мудрость, и человек, который 
приобрел разум, потому что приобретение ее лучше приобретения сереб-
ра, и прибыли от нее больше, нежели от золота: она дороже драгоценных 
камней; [никакое зло не может противиться ей; она хорошо известна 
всем, приближающимся к ней,] и ничто из желаемого тобою не сравнит-
ся с нею. Долгоденствие – в правой руке ее, а в левой у нее – богатство и 
слава; [из уст ее выходит правда; закон и милость она на языке носит;] 
пути ее – пути приятные, и все стези ее – мирные. Она - древо жизни для 
тех, которые приобретают ее,– и блаженны, которые сохраняют ее!» 
(Притч. 3:13–18). 

Исполнившееся желание мудрости уподобляется Древу: 
«Надежда, долго не сбывающаяся, томит сердце, а исполнившееся 

желание – как древо жизни» (Притч. 13:12). 
Немногословие человека тоже соотносимо с Древом: 
«Кроткий язык – древо жизни, но необузданный – сокрушение духа» 

(Притч. 15:4). 
«Плод праведника», идущего путем соблюдения заповедей и 

не надеющегося на мирское богатство, есть Древо: 
«Плод праведника – древо жизни, и мудрый привлекает души»

(Притч. 11: 30). 
И здесь архетипы меняются местами, потому что, по словам 

свт. Андрея Кесарийского, в Апокалипсисе «Древо жизни» означает 
Христа, познаваемого через Духа Святого. То есть на первом месте 
среди архетипов всегда будет Спаситель – Архетип всех архетипов. 



43 
________________________________________________________________ 

Библейское Древо жизни в церковной культуре стало устойчи-
вым символом «владычия Креста», а Крест в свою очередь символи-
зирует «древо жизни», спасающее праведников, о чем говорил кня-
зю Владимиру греческий философ в 986 году. 

Древо жизни является как раз символом приобщения человека 
к Божественной жизни. 

Оно встречается в мифологии разных народов. 
Изображается в виде большого дерева с корнями, уходящими 

в землю, и кроной, ветвящейся в небо. Упоминания о нем и его 
изображения встречаются в древних культурах Египта, Ирана, Ме-
сопотамии и др. Корни дерева означают связь с матерью-землёй, а 
ветви — с духовным небом.1 

Адам и Ева. Капелла Палатино. Палермо. Италия. 1140–1170 гг. 

1 Стригольники, например, таинство покаяния заменяли исповедью матери-
земле. Получалась странная скрепа низа (земли) и верха (неба). 



44 
________________________________________________________________ 

Древо жизни Иггдрасиль. Кельты. VI в. от Р.Х. 

Таким образом, древо становится связью всех частей бытия. И в 
то же время оно (древо) само мыслилось как мир. А потому олице-
творяло бессмертие: умирая, оно роняет семена в землю или выпус-
кает поросль. Поскольку каждое дерево отличается от другого, то 
может символизировать индивида и даже его развитие. А отсюда 
возникает Древо рода: сложная схема ветвей указывает на прихотли-
вую судьбу семейных уз; общие корни соединяют прошлые и буду-
щие поколения. 

Архетип идеального города. В русской культуре это Небесный 
Иерусалим и Китеж. Причем данный архетип связан с осознанием 
Бога внутри себя, в своем сердце: «Царствие Божие внутрь вас есть» 
(Лк. 17:21). Это видение Вечного постапокалиптического Града: «И я, 
Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, 
приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. И услышал я 
громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет 
обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом 
их» (Откр. 21: 2–4). 

Патриарх Никон планировал под Москвой воссоздать как бы 
комплекс святых мест Земли Израильской. 

Потому в 1656 г. строится Воскресенский Новоиерусалимский 
монастырь. Никон полагал, что Русь должна была стать Новым 
Иерусалимом. Нетрудно понять попытку перенесения священных 
топосов на свою землю. Но верно ли это с точки зрения богословия? 



45 
________________________________________________________________ 

Если Русь стала бы земным Иерусалимом, то она восприняла бы и 
земную судьбу (историю) своего прообраза. Если Патриарх пред-
ставлял свою страну подобием Небесного Иерусалима, то Небесный 
Иерусалим возможен только один – как эсхатологический образ, 
связанный со Вторым Пришествием Иисуса Христа. Понимая всю 
сложность биографии Никона, учитывая ее падающую кривую, тем 
не менее задаешься вопросом: не Божий ли Промысл отверг идею о 
переносе Иерусалима в Россию?  

Наряду с данной идеей, существовала еще одна – чаяние Свет-
лого Града, почти равного Иерусалиму, и его сакральное почитание. 
Речь идет о Китеже, граде сокровенном – о многостороннем архети-
пе, отражающем основные аспекты русской идентичности: веру в 
высший смысл истории, тоску по утраченному идеалу и надежду на 
возрождение. Главный источник сведений о Китеже, – Китежский 
летописец, памятник поздний, кон. XVII в. Возник он в старообряд-
ческой среде Городца, прежде носившего название Малый Китеж. 
Научные данные позволяют сегодня говорить о его действительном 
разорении татарами. В октябре 2011 г. на берегу озера Светлояра, 
где находился Большой Китеж, археологи обнаружили в слоях XIII–
XV вв. русское промысловое поселение площадью в полгектара; что 
дало основание предполагать о возможности существования реаль-
ного Китежа, уничтоженного, а не чудесно спасшегося от нашествия 
Батыя. Однако легенда гласит: святой Град жив до сих пор; он лишь 
остается невидимым до Второго пришествия Христа, а если кем-то 
видим, то далеко не всем, но лишь достойным, да и то не всегда. 
Существует поверье о колокольном звоне, порой доносящемся из-
под воды. 

Сама легенда возникла как реакция на церковный раскол. Ки-
теж противопоставлялся «грешной» России, указывая на утрату ду-
ховной чистоты. Если Небесный Иерусалим — Царство Божие для 
всех праведных христиан, то Китеж — Святая Русь для всех правед-
ных старообрядцев. Так Китежский летописец обрел статус фактиче-
ски священной книги заволжских исповедников старой веры, про-
водивших смысловую параллель: Китеж стал невидимым, избежав 
тотального уничтожения от орд монголов – Святая Русь стала неви-
димой, не подчинившись «антихристовым» реформам Никона. 



46 
________________________________________________________________ 

Правда, о судьбе Китежа изначально существовали разные версии: 
по одной из них – город ушел под воду; по второй – он погрузился в 
землю; по третьей – Китеж был спрятан за горами; по четвертой – 
он вознесся в небеса. 

Надо учитывать и то обстоятельство, что татаро-монгольское 
вторжение было еще в древности воспринято эсхатологически: 
наказанием за грехи народа (о чем свидетельствуют проповеди свя-
тителя Серапиона Владимирского; † 1275 г.), поэтому нельзя исклю-
чать возникновения протоядра легенды именно во времена татаро-
монгольского нашествия. 

Что могло повлиять еще? Отношение к понятию город. 
Начало городской цивилизации положил Каин. Сложивший-

ся в дальнейшем смысл ее отображает лат. слово civitas. Из 5-ти его 
значений нам подходят все, кроме 1-го: это и «гражданское обще-
ство, государство», и «сообщество, содружество», и «город», и 
«граждане, община, народная масса, народ».1 Блаж. Августин, напи-
сав свой труд О Граде Божием, противопоставил Иерусалим и Вави-
лон, что означало противостояние двух миров, двух civitas. Китеж-
ская легенда непроизвольно напоминает античную оппозицию кос-
мос – хаос. Только в роли космоса выступает город как упорядочен-
ная модель мира, а в роли хаоса – природная стихия. Здесь со всей 
очевидностью дает о себе знать архетип. Город-цивилизация, по-
глощаясь водой, возвращается в первоначальное состояние хаоса, но 
вместе с тем появляется и возможность воскресения. 

В старообрядчестве взыскание Светлого Града стало одной из 
центральных тем мистики и аскетики. 

Китеж входит в ряд мифов о «пропавшем рае» (Беловодье, 
Ирий), но отличается тем, что его исчезновение – не наказание, а 
спасение. 

Доктрина старца Филофея «Москва – Третий Рим» (XVI в.) 
подразумевала столицу как архетип города-храма, как духовный 
центр страны. Но самодеятельность мирской административной 
власти, ее демонстративное первенство над духовной выкристалли-
зовалось в имперский идеал; подобные условия при самых благо-

1 Дворецкий И.Х. Латинско-русский словарь. М., 1976. С. 191. 



47 
________________________________________________________________ 

приятных обстоятельствах могли консолидировать общество для 
решения только земных проблем, набиравших со временем все 
большую актуальность. Не потому ли духовные центры стали скла-
дываться вне столицы страны, как правило, в монастырях (Свято-
Троицкая Сергиева лавра, Соловецкий, Кирилло-Белозерский мо-
настыри, позже Оптина пустынь…)? 

Теперь обратим взор на Запад. Наряду со знакомым нам 
civitas, там более известен urbis (1. город, окруженный стеной; 
2. население города; 3. верхняя часть города, городская крепость, кремль;
4. главный город, столица)1. Если у блаж. Августина Град – Божий, и
противостоит он антагонисту-Вавилону, то после Августина не толь-
ко город, но и каждый дом становится крепостью (отсюда и устой-
чивое выражение «мой дом – моя крепость»). Западная цивилиза-
ция начинает атомизироваться. Заметны проявления индивидуа-
лизма. Значения «гражданское общество, государство», «сообщество, со-
дружество», «граждане, община, народная масса, народ» превратились в
«город, окруженный стеной», «население города», «верхняя часть города,
городская крепость, кремль». То есть гражданское общество, сообщество,
содружество, община, народ вырождаются в население города, а сам го-
род окружает себя стеной, отделяясь от остального мира. В этом ни-
чего особенного нет; в то время все города строились подобным об-
разом. Архетип был примерно один. Он восходил к ветхозаветному
парадиз ( греч. παράδεισος из перс. – рай), который и должен был
иметь ограду. Когда в России XVII века особенно возобладала идея
священных топосов, о чем мы уже говорили, решетчатые ограды
становятся особенно популярными. Решетки появились даже на ок-
нах. Теперь в нашей стране «раем» представляется каждый город-
ской двор, ревниво отделяемый заборами от остального мира.

На Западе это случилось еще раньше. На гобелене Анжерский 
апокалипсис (XIV в.) стилизованная решетка застилает все небо. А 
сам Новый Иерусалим предстает в образе добротного средневеково-
го замка. 

1 Дворецкий И.Х. Латинско-русский словарь. С. 798. 



48 
________________________________________________________________ 

.
Новый Иерусалим. Анжерский апокалипсис. Гобелен. XIV в. 

Архетип Новый Иерусалим», особенно с появлением протестан-
тизма, трансформируется в Град на холме, деградируя до иллюзор-
ной аллегории «свободного общества». Наиболее показательно это 
проявилось в США. Американская модель «сияющего града на хол-
ме» основана на глубоко укорененном в англосаксонских элитах 
представлении о западной цивилизации как о единственно возмож-
ной. Парадиз отныне мыслим только там. Все остальное – джунгли, 
по словам Ж. Борреля. Западная ментальность не позволяет выйти 
за рамки индивидуалистического образа мышления, без чего фило-
софское, культурное и историческое содержание других цивилиза-
ций просто нельзя осмыслить. Дело дошло до того, что Запад не в 
состоянии, еще хуже – отказывается понимать даже собственные 
христианские корни. Он, не стыдясь, легитимирует «постхристиан-
скую эпоху», принуждая страны с «традиционными этическими 
ценностями» отрекаться от Христа.  

Старый писатель-пропагандист справедливо замечает: «Кре-
пость, возведённая на вершине горы, позволяет американцам доми-
нировать в мире, контролировать всех, кто находится уровнем ниже, 
объясняет претензии Америки на мировое господство. <…> Амери-
канский “град на холме” абсолютно несовместим с русским храмом. 
Противоречия между Россией и Америкой непреодолимы, являют-



49 
________________________________________________________________ 

ся фундаментальными, они прослеживаются во всех формах наших 
взаимоотношений. Эти противоречия можно регулировать, этот из-
вечный конфликт можно держать в узде, но устранить его невоз-
можно»1. 

На Западе архетипу придавалось большое значение. В сер. 
XX в. там был широко распространен архетипический подход к ана-
лизу литературных и иных текстов. Исследователи тем и занима-
лись, что идентифицировали и сопоставляли заключенные в них ар-
хетипы. Здесь, помимо К. Юнга, надо назвать имена Р. Сигала, 
Э. Тайлора, И. Хана, О. Ранка, Реглана, Дж. Фрэзера, Л. Леви-Брюля, 
К. Леви-Стросса, Э. Кассирера, К. Букера, М. Бодкин, Н. Фрай, 
М. Элиаде, Р. Чейза и Ф. Уотса. Список может быть продолжен. 
Именно западноевропейские ученые дифференцировали архетипи-
ческие сюжеты – фундаментальные, повторяющиеся модели исто-
рий, воспроизводящие базовые человеческие переживания.2 Неко-
торые из них вписываются в определение жанра: 

Трагедия (классическая, греческая): как правило, сильный и 
благородный герой оттеняется пороком (греч. ὕβρις» – дерзость, гор-
дыня, неповиновение богам, страсть – то, что выходит за рамки при-
личия), по причине которого в ключевой момент принимается 
ошибочное решение, возникает конфликт с обществом или даже с 
богами; итог один: гибель, крах, личная катастрофа. Хрестоматий-
ные примеры: Эдип, Сизиф, Прометей, Гамлет, Макбет… Гибрис 
героя неотвратимо приводит к перипетии (περιπέτεια) – внезапному 
прекращению удачи, ибо боги снимают свое благоволение с само-
уверенного гордеца, «опрокидывают навзничь, и тогда приходит бе-
да». Противоположностью гибрису является немезис (греч. νέμεσισ 
– божественное возмездие); им и кончается трагедия. Антоним греч.
ἀρετή – доблесть, высоко оцениваемая окружающими, прежде всего рав-
ными ему по общественному положению. Расцвет ἀρετή у мужчины,
как было принято считать, происходил в четвертой седмице возрас-
та (28–35 лет) и достигался следованием подобающей мере.

1 Проханов Александр. Мечта и политика // Завтра. М., 2018. № за 19 октября. 
2 Booker Christopher. The Seven Basic Plots: Why We Tell Stories. London, 2004. 



50 
________________________________________________________________ 

Путешествие героя – еще один архетипический сюжет. Он со-
стоит в том, что герой оставляет привычный для него мир; проходит 
череду испытаний, встречая врагов и обретая друзей; достигает цели 
или терпит неудачу; духовно преображается и возвращается домой 
с новыми знаниями и опытом. Характерные примеры: Эпос о Гиль-
гамеше, Орфей и Эвридика, Одиссея, Божественная комедия. 

«Из грязи в князи» – тоже весьма известный архетипический 
сюжет. Суть его заключается в том, что слабый герой, изрядно заби-
тый жизненными обстоятельствами (чаще падчерица или сирота), 
благодаря таланту, смекалке, доброте, а порой даже помощи 
сверхъестественных сил справляется с испытаниями и добивается 
любви, успеха, признания. Становится парвеню (фр. parvenu – до-
бившийся успеха, разбогатевший; выскочка). Признанные примеры: 
Золушка, Алладин, Гадкий утенок, Дэвид Копперфилд, Джейн Эйр. 

Борьба добра и зла – классический архетипический сюжет с 
противостоянием непримиримых сил, чаще всего с нравственным 
уроком. Протагонист (от греч. πρωταγωνιστής – актер, играющий 
главную роль)1 противоборствует антагонисту (греч. ανταγωνιστήσ – 
противник или соперник). Они оба не обязательно должны быть зло-
деями. Антагонист может быть нейтральным или даже положи-
тельным персонажем. Такой ход необходим для создания динамики 
сюжета, поскольку конфликт героев стимулирует развитие сюжета 
и персонажей. Борьба их во многих случаях может быть и борьбой 
добра со злом, ради спасения мира, группы людей, нравственного 
идеала. Встречается в Библии, эпосе, сказках, в легендах о прослав-
ленных героях. Кульминацией нередко выступает истребление геро-
ем чудовища (мифы о Персее и Тезее, Беовульф, чудо Георгия о змие 
и т. д.). 

Возвращение домой – ностальгический архетипический сюжет. 
Долго отсутствовавший герой (на войне, в изгнании или путеше-
ствии) возвращается в родные пенаты, встречаясь с изменениями, 

1 Впервые он был введен в трагедии (534 г. до Р. Х.), когда в Афинах выступил 
со своим хором «отец аттической трагедии» Феспис. 



51 
________________________________________________________________ 

прошлыми обидами; возникает необходимость заново осознать себя 
и отстоять свое прежнее место. Самые известные примеры: Одиссея 
Гомера и Улисс Дж. Джойса. 

Наряду с архетипическими сюжетами, существуют архетипи-
ческие сюжетные ситуации. Француз Ж. Польти насчитал 36 типо-
вых драматических ситуаций, встречаемых в литературе. Примером 
может быть т.н. любовный треугольник – конфликт, возникающий на 
основе эроса между тремя персонажами, со свойственными преда-
тельствами, ревностью, категоричным выбором. 

Т. Бенфей объяснял родственность многих фольклорных сюже-
тов (прежде всего сказочных) их движением по Великому шелково-
му пути от народа к народу.1 Такие заимствованные сюжеты полу-
чили название бродячих. В русле той же «миграционной школы» 
А. Аарне составил указатель сюжетов народной сказки, уточненный 
и расширенный последующими фольклористами. 

А что же происходило в науке России? 
Внесли свой вклад и отечественные ученые. Вопросом архети-

пов вплотную занимались Н. Бердяев, И. Ильин, А. Большакова, 
Е. Мелетинский, А. Фаустов, Л. Серяков, А. Лубский, С. Домников, 
В. Власов, Ю. Березкин, Н. Пивнева, Б. Рыбаков, Н. Щербинина, 
К. Касьянова, отчасти С. Аверинцев. 

Интересную типологию составил В. Власов: «Архетипы худо-
жественного мышления существовали в истории искусства постоян-
но, хотя появились не одновременно. Мысль о том, что каждой эпо-
хе истории соответствует определенный способ познания мира и 
выражения художественных образов достаточно банальна, но похо-
же, что тот или иной архетип художественного мышления действи-
тельно связан с определенным возрастом человечества, в целом 
насчитывающим около восьми тысяч лет. Так, в наиболее древних из 
известных нам архаических культурах был распространен наивно-
натуралистический синкретичный тип мышления. В эпоху грече-
ской и римской классики — рассудочный, рационально-
идеализирующий, в раннехристианской и средневековой культурах 
– иррационально-мистический. В кризисных фазах развития искус-

1 Параллельно и русский филолог А. Веселовский выдвинул аналогичную кон-
цепцию. 



52 
________________________________________________________________ 

ства, как, например, в Маньеризме, начинает преобладать формаль-
но-декоративное мышление. Романтизм связан с иррационально-
идеализирующим типом. Академизм отличается консервативным 
художественным мышлением, модернизм, напротив, – нигилисти-
ческим. Словесные формулировки здесь могут быть и несколько 
иными, суть от этого не меняется. Важно, что типичные признаки 
произведений искусства того или иного направления возникают от 
ограниченного набора архетипов художественного мышления. 
Именно поэтому они так и называются. 

…Барокко основано на иррационально-мистическом архетипе 
художественного мышления. 

…Романтизм основывается на иррациональном архетипе ху-
дожественного мышления, но, в отличие от Барокко, не мистическо-
го, а идеализирующего, сходного с классическим, типа. 

…С последней трети XIX в. стал активно проявляться совер-
шенно новый, нигилистический архетип художественного мышле-
ния, во всем противоположный Классицизму и академизму. Резуль-
татом его действия стало искусство модернизма. 

…Реализм не представляет собой специфического архетипа 
художественного мышления. В широком смысле слова, это тенден-
ция к наиболее полному отражению реальности»1. 

Репликации Менин Веласкеса и Автопортрета с Саскией на ко-
ленях Рембрандта, принадлежащие П. Пикассо, мы уже видели. 
Стоит ли настолько категорично ставить вопрос о нигилизме в мо-
дернизме? Да, Пикассо был совершенно раскован в работе, но у него 
был и неоклассический период. А до Пикассо Энгр тоже не стеснял 
себя в рамках, прибегая к композиционному опыту Рембрандта. 

Вернемся на русскую почву. 
В. Пропп в весьма известной монографии Морфология сказки 

(1928 г.) на примере волшебных сказок показал, что под нескончае-
мым разнообразием сказочных сюжетов обнаруживает себя кон-
стантная, повторяющаяся, всесторонне универсальная структура из 
архетипических функций и ролей. Исследователь выделил 31 по-

1 Власов В.Г. Стили в искусстве. Словарь. Т. 1. С. 14–16. 



53 
________________________________________________________________ 

вествовательную функцию, которые реализовывают персонажи в 
заранее предопределенном порядке. 

Н. Пивнева, подводя черту под исследованиями отечественных 
ученых, пишет: «Русский культурный архетип есть устойчивый во 
времени конструкт, состоящий из первообразов человеческого со-
знания, определяющих онтологическую, аксиологическую и гносео-
логическую составляющие русской национальной культуры»1. 

Архетип Матери – один из главных и важнейших архетипов, 
свойственных русской культуре. Оставим в стороне К. Юнга с его 
«аналитической психологией» и атеистов-позитивистов с их эволю-
ционным развитием человека из животного женского инстинкта 
(заботы о потомстве). Они узрели в матери даже «негативный ас-
пект», для коего «характерны ассоциации тьмы, поглощения, без-
различия, смерти, загадки, неизбежности. Погрузившись исключи-
тельно в роль Матери, женщина может потерять свою индивиду-
альность, свои мечты и желания. Наши личные потребности иногда 
остаются на заднем плане, поскольку все наши силы направлены на 
заботу о наших детях и семье» (Ю. Александрова). В данном случае 
следует говорить о феминистской точке зрения исследовательницы 
и о негативном аспекте в семейном воспитании такой Матери, а не 
о действительно объективном наличии негативного аспекта в ней 
самой. Да, в сказках встречается отрицательный образ Матери, но ее 
называют Мачехой, которая, кстати, очень хорошо относится к сво-
им дочерям. Юриспруденция знает, конечно, множество и отрица-
тельных примеров материнства, однако можно ли нравственное 
уродство возводить в архетип? Ведь он создается не искусственно, а 
естественно – образом жизни того или иного народа. 

Но может ли архетип отвечать за анализ и принятие решений, 
что соответствует понятию сознание, свойственному лишь личности 
человека? Читая ответы нынешних психологов, убеждаешься в 
неимоверном: оказывается, может. Т. Черных сообщает: «Архетипы 
не являются статическими, а действуют динамически, обладают со-

1 Пивнева Н. С. Архетипические образы в русской культуре. Автореферат дис-
сертации на соискание ученой степени кандидата философских наук. Ростов на Дону, 
2003. С. 13. 



54 
________________________________________________________________ 

знанием и собственной энергией. Именно архетипы способствуют 
формированию мифов, религиозных конфессий или философских 
учений. Захват Эго архетипом может иметь различную степень вы-
раженности вплоть до одержимости и психоза»1. 

Языческое отношение к архетипу как к идолу, разумеется, спо-
собно довести человека до одержимости и психоза. Но ведь на то 
ему дано сознание, чтобы ничего подобного не случилось. А если и 
случается, то происходит по причине отношения самого человека к 
архетипу (даже ложному), а не в силу воздействия «сознания и соб-
ственной энергии» архетипа. Иначе, действительно, он, подобно ис-
кусственному интеллекту, способен будет сам по себе, автономно со-
здавать негативный аспект в образе Матери, не соотносясь с сообра-
жениями людей и бытием всего народа. Эвентуальные ссылки на 
коллективное сознание бесполезны: ведь одно дело «архетип обла-
дает сознанием», а совсем другое – общность людей обладает собор-
ным сознанием. Архетип – только «продукт» соборного сознания, а 
не наоборот. Или я что-то неправильно понял? Заодно хотелось бы 
прояснить у Т. Черных: Если «архетипы способствуют формирова-
нию религиозных конфессий или философских учений», то – пер-
вое: следует ли понимать данную мысль психолога как уравнивание 
философских учений и религиозных конфессий? – второе: что за 
архетип способствовал, например, формированию христианства? 
Ответ «Мессия» не принимается, поскольку иудеи не признали в 
этом качестве Христа и до сих пор ждут своего машиаха. Предсказу-
емо продолжение ответа: «Не признали иудеи, зато признали дру-
гие народы. Ведь архетип Мессии все равно имел место в жизни и 
никуда не делся». Но это в любом случае не убеждает. Во-первых, 
архетип Мессии обретался среди одних евреев; другие народы в по-
давляющем большинстве оставались в полном неведении даже о 
существовании Библии, заключающей в себе предание о Мессии. 
Потому Иисус Христос накануне Своего Вознесения и заповедал 
ученикам: «Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына 
и Святого Духа, уча их исполнять всё, что Я заповедал вам» (Мф. 28:19–
20). То есть заповедал то, что и зафиксировано в Писании. Знай все 

1 Черных Т.Л. Архетип и символ: в чем различие // https://www.b17.ru/article/ 
54875/ 



55 
________________________________________________________________ 

народы весть о Спасителе, то не понадобился бы подвиг первомуче-
ников-исповедников Христовых. Во-вторых, здесь позитивизм* бес-
силен; кое-что он еще способен объяснить в чисто земном измере-
нии, но абсолютно бесполезен и даже вреден для связи человека с 
небом. Что и делает понятным взятие позитивизма на вооружение 
атеистами и провозглашение единственно верным методом позна-
ния мира. 

Архетип Матери присущ человечеству задолго до христиан-
ства, и он запечатлен в памятниках культуры. В христианстве же 
данный архетип стал основой при создании материальной и духов-
ной культуры. Он прочно связался с образом Богородицы, соеди-
нившей в себе божественное и человеческое начала, продолжая ока-
зывать влияние на бытие русского народа. Универсальность архети-
па Матери позволяет без препятствий преодолевать даже цивили-
зационные границы, сохраняя актуальность темы Материнства в со-
временном мире. 

Афродита с Эротом, он же Амур. IV в. до н.э. Греция. 



56 
________________________________________________________________ 

Богоматерь с Младенцем 
(на престоле, с предстоящим Сергием Радонежским). XV в. ГИМ. 

Архетип Материнства в христианстве связан в первую очередь 
с идеей Боговоплощения, в котором роль Девы Марии общеизвест-
на и неоспорима. «Кто не признаёт Марию Богородицей, тот от-
чуждён от Бога» (свт. Григорий Богослов). Причем Приснодева – до 
Рождества; в Рождестве и по Рождеству Господа – Дева. Так постано-
вил III Вселенский собор (Эфес, 431 г.), утвердивший догматическое 
учение о Матери Божией. Она «Честнейшая Херувим и славнейшая 
без сравнения Серафим» (Преп. Косма Маюмский, VIII в.), т.е. выше 
ангельских сил. 



57 
________________________________________________________________ 

Кранах Л. Мадонна с Младенцем под яблоней. 1530-е гг. Эрмитаж. 

Богородица становится первой по Богу и пред Богом Заступ-
ницей и Помощницей нашей. Что отчетливо отразилось в русском 
празднике Покрова, посвященному чуду во Влахернах, где Она про-
стирала омофор над собравшимися людьми, защищая их от бед. 

Один из первых, кто провёл параллель между Евой и Марией, 
назвав её «Новой Евой» (в Диалоге с Трифоном), был св. муч. Иустин 
Философ (100–165 гг.). Несколькими десятилетиями позже такую же 
мысль в трактате Доказательство апостольской проповеди высказал 
Ириней Лионский (ок. 130 – 202 гг.). Глубоко и понятно объяснил 
свт. Иоанн Златоуст: «...Дева <т. е. Ева> изгнала нас из рая, чрез Деву 
<Богородицу> мы обрели вечную жизнь; чем осуждены, тем и увен-
чаны»1. 

Концепцию «второй Евы» использовал Л. Кранах в картине 
Мадонна с младенцем под яблоней, проводя идею восстановления 
падшего человечества. Можно спорить с расхожей символикой яб-
лок, однако это уведет нас в сторону. 

1 Иоанн Златоуст, святитель. Против еретиков, и о святой Богородице // Он 
же. Творения. Т. 8. Кн. 2. СПб., 1902. С. 196. 



58 
________________________________________________________________ 

Церковь видит в Матери Божией Вторую Еву, исполнившую 
Своим послушанием то, что не выполнила первая Ева. 

Богородица считается архетипом Совершенного Человека, ко-
торый вытеснил языческий архетип матери рода. Язычество не мог-
ло предъявить миру подобный образ, сияющий сквозь века непо-
рочной чистотой. 

Некоторыми авторами обсуждается двойственность архетипа 
матери – архетипа, объединяющего жизнь и смерть. Положение в 
своей крайности сводится к спору о смертности или бессмертии 
плоти Богородицы. И тогда не избежать вопроса о плоти Адама и 
Евы. Учение Церкви твердо исповедует то, что смерть не естественна 
для человека, она – лишь результат греха. Согласно определению 
Карфагенского Собора, «аще кто речет, что Адам, первозданный чело-
век, сотворен смертным, так что хотя бы и не согрешил, умер бы те-
лом, не в наказание за что-либо, а по необходимости естества, да будет 
анафема» (Правило 123). Св. Феофил Антиохийский уточнил: «Бог 
сотворил человека ни совершенно смертным, ни бессмертным, но 
способным и к тому и к другому»1. 

Некоторые говорят: ответ амбивалентен; плоть изначально бы-
ла сотворена смертной, но по благодати Божией была бессмертной. 
Поэтому Богородица не познала смерти, а просто уснула (отсюда 
праздник Успения). И приводят авторитетную цитату: «От Прене-
порочной Матери Своей Господь заимствовал пречистую плоть, а 
Ей даровал Божество вместо плоти, которую Она дала Ему. О, пре-
дивный и пречудный обмен»2. Вывод – один: если дано Божество, то 
оно явно не может быть смертным. И спорящие приводят несколько 
песнопений над гробом Пречистой, воспеваемых на Востоке: 

«Тобою сотрено бысть жало смерти, Всечестная, и тления избави-
хомся: како убо умираеши и вменяешися мертвых»? 

Если стерто жало смерти, то почему умирает Стершая смерть? 
«Цвет нетления и Матерь Божию Тя познахом и проповедуем, 

Всенепорочная, аще и во гробе зрим Тя, яко мертву». 

1 Феофил Антиохийский, святой. К Автолику, II, п. 24 // Раннехристианские от-
цы Церкви. Брюссель, 1978. С. 488. 

2 Симеон Новый Богослов, преподобный. Слова / перев. с новогреч. еп. Феофана 
Вышенского. Изд. 2-е. Вып. второй. М., 1893. С.398. 



59 
________________________________________________________________ 

Зрим яко мертву. Но не мертву. 
На что противоположная сторона возражает: «Тогда почему во 

гробе? А чью душу держит в Своих руках Христос на иконе Успе-
ния? Богородицы! Если же душа отделена от тела, то, следовательно, 
факт смерти очевиден». И, на мой взгляд, совершенно к месту эта 
спорящая сторона цитирует здесь исчерпывающие слова еп. Игна-
тия (Брянчанинова): «Богоматерь в третий день по блаженном 
Успении Своем воскресла и ныне жительствует на небесах душой и 
телом. Она не только жительствует на небесах, Она царствует на не-
бесах... Святая Церковь, обращаясь с прошениями ко всем величай-
шим угодникам Божиим, ко всем Ангелам и Архангелам, говорит 
им: “Молите Бога о нас”, одну Богоматерь она просит: “Спаси 
нас”»1. 

Весь ужас смерти испытала Богородица, стоя у Креста. Вот там 
и «сотрено бысть жало смерти». А потому и роды Ее, и смерть оказа-
лись безболезненными. 

Зная это, возникает сомнение: может ли «архетип Великой 
Матери» К. Юнга претендовать на некие параллели с Матерью Бо-
жией? Лично мне подобное увлечение напоминает «конкуренцию» 
мирской живописи с иконописью, особенно в постсоветский пери-
од, когда после 70-летних запретов стало допустимым изображать 
всё, что хочется. Данное обстоятельство не касается качества живо-
писи. Речь идет, скорее, о нравственном богословии, рассматрива-
ющим аспект свободы, нравственных действий, предпочтения ду-
ховной грамоты инерции светского благодушия. 

Живопись очень уважаемого мной Д.В. Журавлева весьма 
известна и по заслугам оценена: автору было присвоено звание 
Народного художника России. Мастер всегда искал новизну в своем 
творчестве, часто и успешно находил ее; не удовлетворяясь 
найденным, продолжал искать дальше. В последний творческий 
период его особенно интересовала тема древней Руси, что, 
собственно, не удивительно, ибо Дмитрий Власович более полувека 
жил и работал в Великом Новгороде. Две картины из этого 
большого цикла я решил представить читателю.  

1 Игнатий (Брянчанинов), епископ. Сочинения. Т. I. Аскетические опыты. 3-е 
изд. СПб., 1905. С. 428 



60 
________________________________________________________________ 

Журавлев Д.В. 
             Георгий Победоносец. Заступница. Спаси и помилуй. 

2000-е гг. Част. собр. 

Обращает на себя внимание репликативный подход, с опорой 
на православную иконопись (легко узнать даже икону Георгия 
Побеносца, которой пользовался художник при создании своей 
картины). Однако язык иконописи – язык сакральный, 
пребывающий в полном единстве с литургией. Отсюда и в 
литургии, и в иконописи существует канон. Единый. Связывающий 
все атрибуты и части в единое целое – в святой храм. Стоит ли 
привносить в эту среду нечто постороннее, светское? Разумеется, 
нет. Церкви присуща плерома – полнота всего во всем.  

Мне возразят: Журавлев и не предполагал вносить свои 
картины в храм.  

Тогда резонно спросить: кому и что может дать живопись, 
смешанная с иконописью? Зачем она? Использовать ее в качестве 
иконы нельзя. Ибо это не икона. На функцию сакрального образа не 
претендовал и сам художник. Это и не картина, в силу 
несвойственного ей языка (не путать со стилем). В 10-е гг. ХХ в. наши 
авангардисты тоже увлеклись иконописью (особенно показателен 
пример Гончаровой), но они четко оставались в рамках картины, 
правда, забывая о благоговении.  



61 
________________________________________________________________ 

Гончарова Н. Рождество. 1910 г. 

Поэтому их живопись лишь с натяжкой можно отнести к 
религиозной живописи как таковой. Да, существовала фактически 
параллельно с авангардом действительно религиозная живопись, 
тем не менее и у нее есть свой язык, больше имеющий общего со 
светским искусством, нежели с иконописью. Достаточно взглянуть 
на полотна М. Нестерова, В. Васнецова, М. Врубеля и др.  

В Синодальный период произошла своебразная 
«конвергенция» светской религиозной живописи и иконописи. 
Иконопись заимствовала язык мирской живописи, а мирская 
живопись шагнула в храмы, выдавая себя за иконопись. Это был 
настоящий кризис, который до сих пор осознан плохо, а порой 
принимается даже за норму. Отсюда и сегодняшние 
«недоразумения», как в иконописи, так и в светском искусстве.   



62 
________________________________________________________________ 

Нестеров М. Град Китеж. 1917–1922. НГХМ. 

Можно считать, идеальный образ Богородицы имел настолько 
большую притягательную силу в народе, что вошел в русский код, 
стал цивилизационным архетипом Матери. Отсюда и тяга худож-
ников к Ее изображению. Чаще всего здесь ссылаются на К. Петрова-
Водкина. 

Творчество этого мастера, безусловно, занимает свое особое 
место в русском и советском искусстве. Тем не менее позволим себе 
обратиться к его религиозной тематике и, в частности, к образу Бо-
жией Матери. Художник создал целый цикл, к сожалению, до сих 
пор недостаточно изученный. 

Сразу обращает на себя внимание сходство названия картины 
художника с названием известной иконы. В чем разница на поня-
тийном уровне между умягчением и умилением? 



63 
________________________________________________________________ 

Икона Умягчение злых сердец.       Петров-Водкин К.С. Богоматерь. 
XIX в. Част. собр.                   Умиление злых сердец. 1915 г. ГРМ. 

Смотрим авторитетный словарь1: 
Умягчение – действие по знач. глaг. умягчать, умягчить и состо-

яние по знач. глаг. умягчаться, умягчиться. 
Умиление – чувство, состояние растроганности, нежности к ко-

му-, чемулибо, любования кем-, чем-либо. 
Из данного сопоставление можно понять: умягчение – первая 

стадия изменения духовного состояния человека в лучшую сторону; 
умиление – вторая, причем заметно качественней. 

А что говорят святые? 
«Одного только не забывайте: не верьте своему сердцу. Оно лу-

каво и есть первый наш изменник. Его надо взять в руки и без жало-
сти жать и бить, как жмут и колотят белье, которое моют; его надо 
бить за то, что оно, как жадная губка, впивало в себя всякую встре-
тившуюся нечистоту, и жать для того, чтобы выжать из него эту 
нечистоту, – разъяснял свт. Феофан Затворник. – Когда же умягчится 
сердце, тогда легко совладать с ним; тогда оно готово бывает на все и 
становится гибким, что твой шелк; тогда что ни скажи ему – все сде-
лает. Скажи ему: “плачь” – заплачет; скажи: “исповедуй грехи” – 

1 Словарь современного русского литературного языка (БАС). В 17 тт. Т. 16. М.–
Л., 1964. Ст. 597, 648. 



64 
________________________________________________________________ 

исповедует; скажи ему: “перестань грешить!” – оно ответит: “пере-
стану, перестану”»1. Еп. Игнатий (Брянчанинов) писал: «Умиление 
есть первый признак оживления сердца в отношении к Богу и к веч-
ности. Что такое умиление? Умиление есть ощущение человеком 
милости и сострадания к самому себе, к своему бедственному состо-
янию, состоянию падения, состоянию вечной смерти. О иерусалим-
лянах, приведенных в это настроение проповедью святого апостола 
Петра и склонившихся принять христианство, Писание говорит, что 
они «умилились сердцем» (Деян. 2: 37)»2.. 

Из слов этих двух Святителей можно понять: умягчение сердца – 
средство достижения необходимого богоугодного состояния души, а 
умиление сердца – это обнаружение такого состояния. 

Что заменой терминов хотел сказать Петров-Водкин? 
 Обратим внимание на дату создания картины: 1915 г. В разгаре 

Первая мировая война… Почему художнику показалось мало умяг-
чить сердца, а потребовалось умилить их? На мой взгляд, причина 
здесь в том, что стреляющие друг в друга люди могут стрелять и с 
умягченными сердцами (допустим, не прицельно, понимая пагуб-
ность устроенной им бойни, но без реальной возможности сопро-
тивления сильным мира сего), а вот умиленные прекращают 
стрельбу и, подобно иерусалимлянам, приведенным в подобное 
настроение проповедью св. апостола Петра, понимают невозмож-
ность дальнейшего нарушения 6-й заповеди. Есть соблазн назвать 
это гражданской наивностью и политической недальновидностью, 
что Петрову-Водкину, кстати, было свойственно в то время, но мы 
говорим же не о социологии или политологии, а о творческом за-
мысле мастера. 

Считается, что Богоматерь с Младенцем (1904–1905 гг.) является 
подготовительной работой или даже эскизом одноименной майо-
лики для Ортопедического института в Санкт-Петербурге. Но дата – 

1 Феофан Затворник, святитель. Созерцание и размышление. Краткие поуче-
ния. М., 2007. 

2 Симфония по творениям святителя Игнатия (Брянчанинова) / Ред.-сост. 
Т.Н. Терещенко. М., 2008. 



65 
________________________________________________________________ 

1905 г. – начало Второй смуты – наводит на размышления о ее не 
случайности. Хотя такой метод анализа часто приводит к ошибкам. 

Петров-Водкин К.С. 
Богоматерь с Младенцем. Богоматерь с Младенцем 

1904–1905 г.      на фоне осаждённого города. 1920 г. 
      Част. собр. Спб. 

В чем легко убедиться при рассмотрении другой работы Пет-
рова-Водкина. Ее название явно дано не автором, а искусствоведами: 
Богоматерь с Младенцем на фоне осаждённого города (1920 г.). Откуда у 
меня такая уверенность? Из чтения следующего комментария: «Де-
ло в том, что она (данная картина. – В.К.) отсылает к осеннему 
наступлению предыдущего, 19-го года на Петроград, совершенному 
белыми под руководством Юденича. И здесь, получается, по замыс-
лу художника, Богоматерь защищает власть большевиков, во всяком 
случае именно так можно понять смысл этой иконы»1. 

1 Без указания автора. Выставка Кузьма Петров-Водкин. К 145-летию со дня 
рождения в К Gallery (Россия, Санкт-Петербург): «Другой» Петров-Водкин, или 
творчество художника без красных коней и натюрмортов с селёдкой // 



66 
________________________________________________________________ 

Что тут сказать? 
Так понять можно, но это будет вряд ли верно. 
Если присмотреться внимательно, то осажден не город, а про-

странство с русским храмом. На улицах идут жестокие расправы. 
Толпа же, захватившая город (кстати, написан он под впечатлением 
произведений А. Лоренцетти), приставляя лестницу к крепостной 
стене, как раз устремлена вовне – в пространство русского право-
славного мира. О будущем России художник пишет: «…свою судьбу 
вся страна решит, творить судьбу только миром можно, а не наси-
лием, не штыками, не тюрьмами, да не разговорами, а делом».1 На 
мой взгляд, в данной картине Кузьма Сергеевич проводит мысль о 
каинитах, родоначальниках городской цивилизации. Или даже об 
очередном столкновении Западной католической и Восточной пра-
вославной цивилизаций? Со временем первая вроде бы облагоро-
дилась с Божьей помощью, но, в очередной раз осатанев, она вновь 
исторгает насилие и убийства, пытается завоевать даже тот мир, ко-
торый никогда не принадлежал каинитам. Urbis перешел в наступ-
ление на civitas.  

Есть ли в таком замысле место для наступления генерала Юде-
нича? Решать читателю. Но коль Юденич ни при чем, то название 
этой работы ошибочное. 

Помня об уже знакомой нам теории И. Крамского относи-
тельно исторической живописи (любая картина в этом жанре 
должна отражать проблемы, которые актуальны для современно-
сти), можно, наверное, считать весь Богородичный цикл Петрова-
Водкина столь же религиозным, сколько и историческим, потому 
что художник работал над ним в самые трудные времена для страны 
и тягостные лично для себя. Мастера волнует даже не архетип Ма-
тери, а именно Сама Матерь Божия. Цикл и является молитвенным 
обращением к Ней. Ибо Церковь из всех святых «одну Богоматерь и 
просит: “Спаси нас”», как учил еп. Игнатий. 

https://otzovik.com/review_16791310.html. (Орфография и пунктуация источни-
ка. – В.К.) 

1 Петров-Водкин К.С. Письма. Статьи. Выступления. Документы. М., 1991. 
С. 200. 



67 
________________________________________________________________ 

И такое обращение понятно. Как раз в 1921–1923 гг. разразился 
в России лютый голод. Массово умирали не только взрослые, но и 
дети. Повсеместно выкашивала людей эпидемия тифа. Продолжа-
лась Гражданская война: снова смерть, снова огромные потери рус-
ского генофонда. При любви Петрова-Водкина к родине, не состав-
ляет труда понять причину его глубокого печалования. Именно оно 
просматривается в Богоматери с Младенцем 1921 г. А уснувшие дети 
из работы 1922 г. Богоматерь и Дитя уснули, кажется, вечным сном. 

Петров-Водкин К.С. 
Богоматерь с Младенцем   Богоматерь и Дитя. 1922 г. 
1921 г.  Художественный музей Мид. 
ГРМ. СПб. Амхерстский колледж. Амхерст (США) 

Можно ли художнику предъявить те же претензии о выходе из 
жанра станковой картины в сторону иконы? 

Вопрос трудный и справедливый. Отвечать на него надо прямо 
и честно. 

Да, выход из жанра есть. 
Это очевидно. 
Икона не для того существует, чтобы с помощью ее форм мы 

говорили о земном. Весь ее строй и язык адресован Небу, через ли-
тургию. 

Можно ли обнаружить нечто подобное в Богородичном цикле 
иконокартин Петрова-Водкина? В них есть мольба, но она направле-



68 
________________________________________________________________ 

на мимо литургии. Потому обсуждаемые иконокартины остаются 
замечательным фактом светского искусства, а не церковного, литур-
гического. О чем догадывался и сам Кузьма Сергеевич: «Я себя также 
виню за то, что ни одна из этих работ не доведена до выразительно-
сти Джотто или Рублева, а это и доказывает — к стыду моему — что, 
как я ни изучал древнерусскую иконопись, как ни был влюблен в
нее, а ее законов композиции, верно, так и не понял до конца»1. 

Сегодня можно констатировать: дело было не в непонимании 
законов композиции, а в непонимании того, что изограф творит об-
раз в Духе Святом, он всеми способами стремится умалить свое Я, 
явить не свою индивидуальность через знание тех же «законов ком-
позиции», а обнаружить через образ церковную Истину. 

Вышел ли верующий художник к осознанию своего труда как 
единственно возможного в синергии с Богом? 

И когда живописец прибегал просто к архетипу Матери, а не к 
образу Богородицы, то он достигал явно больших результатов. Что 
мы и видим на полотнах, посвященных материнской теме. Ибо он 
не выбивался из жанра. 

Красноречиво признание Кузьмы Сергеевича: «Раз у русского 
нет влияния иконы, то значит это не русский и не живописец»2. 

Соблазнительная мысль. 
Она и подвигла многих художников на подражание иконе, ее 

стилю и языку. 
За значительностью и яркостью иконной формы они не видят 

ее сакрально-литургического предназначения, следовательно, под-
ражание иконе ведет неизменно к превращению ее из священного в 
обыденный предмет, к обмирщению иконописи. 

Что в известной мере мы и наблюдаем в творчестве Петрова-
Водкина: церковная живопись у него получалась с примесью «свет-
ской», а светская — с налетом «церковности». 

Мне доводилось уже писать: Кузьма Сергеевич был глубоким 
философом в искусстве, но не богословом. Его религиозная мысль 

1 Петров-Водкин К.С. Путь художника // Советское искусство. М., 1936, 17 но-
ября. № 53/339. 

2 Стенограмма выступления К.С. Петрова-Водкина на творческом самоотчете в 
ЛОСХе. Секция рукописей Государственного Русского музея, ф. 105, ед. хр. 35, л. 1–42. 



69 
________________________________________________________________ 

становилась более отточенной и интересной не тогда, когда он при-
бегал к чисто религиозным темам, а когда далеко от них отходил.1 

Петров-Водкин К.С. 
Мать. 1915 г.       Мать с Младенцем. 1923 г. 

И если Петров-Водкин, будучи выдающимся мастером живо-
писи, пытался зарекомендовать себя еще незаурядным профессио-
нальным иконописцем, то на примере униатских иконописцев 
Л. Яцкив и Г. Леско (илл. ниже) мы видим обратную тенденцию: до-
вольно крепкие профессионалы-изографы рвутся утвердить себя в 
списке выдающихся мастеров живописи. Что же касается литургич-
ности иконы, – в обоих случаях результат примерно одинаков: она 
(литургичность) отсутствует. Ибо умы и иконописцев, и большого 
художника были заняты не молитвой во время рабочего процесса, а 
выстраиванием своих умных концептов. Задачи исключительно ис-
кусства заслонили для них литургийную составляющую сакрального 
образа. Без нее икона превращается просто в артефакт, лучшего или 
худшего качества – другой вопрос. 

1 Кутковой В.С. РазноОБРАЗное. Сб. статей. Великий Новгород, 2015. С. 220. 



70 
________________________________________________________________ 

Яцкив Л. (Украина). Леско Г. (Польша) 
Рождество Христово.         Икона Божией Матери 

Однако церковь признает иконопочитание, а не искусствопочита-
ние. Почему? Именно по причине соответствия образа богослуже-
нию. Оно (соответствие) и является показателем литургического 
единства действа и изображения. 



71 
________________________________________________________________ 

У протестантов встречаются тоже изображения Спасителя 
(илл. выше), но они будут совершенно неуместны в православной 
среде – и именно по указанной причине. И если нашим авангарди-
стам 20-х гг. не хватало благоговения, то здесь оно вроде есть, но от-
нюдь не спасает положения, переходя в сусальность. 

По поводу литургичности бесполезно спорить и требовать до-
казательств. 

Разумно ли, например, требовать от человека подтверждения 
любви? Чем? Признаниями, деньгами или количеством поцелуев? 

Здесь равнозначная аналогия. 
Можно ли доказать молитвенность иконы? Ее ничем не изме-

ришь, не взвесишь, никаким прибором не обнаружишь. И все-таки 
на одну икону людям хочется молиться, а на другую – нет: каждому 
слову возникает невидимая преграда. Она ощутима теми, кто имеет 
большой молитвенный опыт, кто знает не понаслышке что это та-
кое. То же самое можно сказать и о литургичности иконы: вписыва-
ется данный образ в богослужение или нет.1 Что понятно прежде 

1 К сожалению, данная проблема сегодня существует и внутри Православия. Все 
чаще сталкиваешься с индифферентным отношением к иконописи даже со стороны 
священноначалия. Поэтому стоит ли удивляться проведению с 25 января до 31 января 
2019 г. дерзкой, постмодернистской выставки После иконы в Зале Церковных Соборов, 
что в храме Христа Спасителя – в главном соборе Русской Православной Церкви? Само 
название, с позволения сказать, мероприятия красноречиво свидетельствует о понима-
нии сакрального образа теми, кому следует понимать, хотя бы по должности. Уж о ка-
кой тут литургичности иконы может идти речь! 

Увы, имеем, что имеем… 
Для того чтобы читатель лучше понял смысл изложенного, приведу несколько 

цитат из Манифеста Антона Беликова, специально написанного им к указанной вы-
ставке: «Однажды во время литургии Иоанн Кронштадтский вышел из царских 
врат с чашей, и увидел студента, который закуривал папиросу от лампады перед ико-
ной Спасителя. 

Спросил: “Что ты делаешь?” Студент, не отвечая, ударил его в лицо, да так, что 
Дары расплескались. Так наступила эпоха после Иконы. И Православие растеря-
лось. … Но небеса не разверзлись, Бог молчит. Он молчал на Бутовском полигоне, 
молчал в подвале Ипатьевского дома и на соловецких стенах, молчал, когда русские 
защищали Москву и штурмовали Берлин. И со всем этим русские справились сами, без 
Бога. … Христианство согласилось с тем, что оно неактуально. … Там на Западе – 
те пободрее. В ногу пытаются идти. Второй Ватиканский, гей-браки, каются за про-
шлое. … А что у нас? А у нас почетном месте в закромах русской культуры сияет 
банка с консервированным церковным искусством. … Мы не можем больше си-
деть в резервации под названием “церковное искусство”, мы должны идти в галереи 
и на улицы» (https://cultobzor.ru/2019/01/anton-belikov-manifest-k-vystavke-posle-ikony/. – 



72 
________________________________________________________________ 

всего участникам богослужения. Да, догматически икона есть отно-
шение образа к Первообразу через имя, но работающее отноше-
ние. А его может и не быть, если Дух Святой остается вне такой свя-
зи, отказываясь скреплять ее. 

Кто-то может назвать данный случай магией, что будет оши-
бочно и примитивно. 

Коль означенная связь действует независимо от Духа, то изоб-
ражение святого, изображенного на винной этикетке, тоже придет-
ся считать иконой. 

До сих пор имелись в виду образы моленные, однако суще-
ствуют иконы с самыми разнообразными функциями. Вдаваться в 
этот вопрос нет смысла, поскольку он досконально разобран 
В. Лепахиным в книге Значение и предназначение иконы (М., 2003), в 
которой автор говорит относящееся ко всем церковным образам, 
независимо от их функций: «На иконе должно быть не индивиду-
альное понимание или видение христианской Истины, а соборное, 
церковное, святоотеческое учение о ней». 

Вот этого не хватило Петрову-Водкину вместе с его подражате-
лями и, естественно, не хватило униатским изографам. Здесь можно 
констатировать некое сходство. 

Тем не менее между ними есть и различие. Многие исследова-
тели делают акцент на разности почитания Богородицы католиками 
и православными. Первые предпочитают подчеркивать непорочное 
зачатие не только Богомладенца, но и Самой Марии; вторые – мате-
ринство. Архетип материнства, действительно, более заметен и вы-
разителен у Петрова-Водкина, чем у Яцкив и Леско. 

Но что в данном случае под материнством понимает Право-
славная Церковь? 

Четкий и понятный ответ дает прот. Игорь Аксенов: «Недопу-
стимо видеть в Богоматери только средство для достижения цели, 
даже такой высокой, как Боговоплощение. Пресвятая Богородица не 
просто дверь, через которую Господь пришел в чувственный мир, но 
Его истинная Мать. Прп. Иоанн Дамаскин, выражая ортодоксию 

Орфография и выделения жирным шрифтом А. Беликова. – В.К.). Вот так они пришли 
в храм Христа Спасителя, и никто их не остановил, а, напротив, создавал «режим 
наибольшего благоприятствования». Комментариев не будет, они излишни. 



73 
________________________________________________________________ 

христологии, подчеркивает, что Единородный Сын Божий “не про-
шел через Нее, как бы через канал, но восприял от Нее единосущ-
ную с нами плоть”1»2. И когда речь идет о плоти Сына, мы всегда 
подчеркиваем ее происхождение от Матери, оговаривая преобра-
женное состояние плоти. 

В чем радикальное расхождение православных с католиками в 
отношении Девы Марии? В самом существенном. 8 декабря 1854 г. 
папа Пий IX своей буллой провозгласил догматическое определе-
ние о непорочном зачатии Богородицы Девы. Все догматы, суще-
ствующие по сей день, принимались исключительно Вселенскими 
соборами; здесь же нарушено было всё: и догматика Церкви, и ма-
риология, и экклесиология. Дальше – больше. Тот же папа Пий IX в 
1870 г. объявил догматом еще и непогрешимость римских пап в де-
лах веры. 

Не стоит погружаться на всю глубину в означенную богослов-
скую проблему. Достаточно привести два мнения. Вот что писал 
святитель Иоанн (Максимович): «Учение о том, что Божия Матерь 
была очищена прежде рождения, чтобы от Нея мог родиться Чи-
стый Христос, бессмысленно, так как если Чистый Христос мог ро-
диться только, если Дева будет очищена еще в утробе родителей, то 
для того, чтобы Дева родилась чистою, нужно было бы, чтобы и Ея 
родители были чисты от первородного греха, а они опять бы долж-
ны были родиться от очищенных родителей, и так далее идя, при-
шлось бы прийти к выводу, что Христос не мог бы воплотиться, если 
бы предварительно не были очищены от первородного греха все Его 
предки по плоти до самого Адама включительно; но тогда бы уже не 
было нужды в самом воплощении Христа, так как Христос сходил на 
землю, чтобы уничтожить грех»3. 

По мнению же известного богослова Л. Успенского, будь Бого-
родица зачата непорочно, то на Ней лежала бы миссия Христа. 

1 Цит. в цит.: Иоанн Дамаскин, преподобный. Точное изложение Православной 
веры. М., 2003. С. 169. 

2 Аксенов Игорь, протоиерей. Богословские основания почитания Пресвятой Бо-
городицы // http://www.na-gore.ru/articles/aks_doklad_bogor.htm.  

3 Иоанн (Максимович), святитель. Извращение латинянами в новоизмышленном 
догмате «непорочного зачатия» истинного почитания Пресвятой Богородицы и Прис-
нодевы Марии // Он же. Православное почитание Божией Матери. СПб., 1992.  



74 
________________________________________________________________ 

И все-таки названному католическому догмату можно обна-
ружить соответствующий образец русской и новогреческой иконо-
графий ХХ века. 

Наглядная иллюстрация к архетипу Матери и столь же 
наглядный пример богословской ошибки в православном почита-
нии Богородицы. Здесь мало того, что прочитывается мысль, раз-
венчанная святителем Иоанном (Максимовичем) о необходимости 
целой лестницы «непорочных зачатий», но совершенно очевидно 
нарушение иерархии. На Престоле Царицы Небесной, уготованном 
исключительно Богородице, восседает мать Марии – Анна. Да и 
масштаб фигур в средневековой иконописи, как правило, выстраи-
вался с учетом самой иерархически высокой личности; здесь же он 
указывает лишь на возраст. Однако на моленной каноничной иконе 
(а в данном случае – именно моленная икона) образ средника пред-
стоит молящемуся из вечности, из Царства Небесного. Какой там 
может быть возраст у лиц, изображенных на этой иконе? Да, изо-
графы пишут детей, старцев, средовеков, но женские образы в воз-
растном отношении фактически нивелированы, мужские же суще-
ствуют из семиотических соображений – для их узнавания, но не 
возрастного обозначения.1 

Данная икона, которой и название толком не придумано, не-
сущая в себе аллюзию «непорочного зачатия» Марии, своей бого-
словской ошибочностью наводит снова на мысль (уже с другой сто-
роны) о секулярном «архетипе Великой Матери» К. Юнга, претен-
дующем на некие параллели с Матерью Божией. И в очередной раз 
становится понятной надуманность соединения подобных смыслов. 

1 В подтверждение сказанному привожу мнение священника Сергия Четверико-
ва: «По учению Церкви, в будущей жизни все будут в одном возрасте, или, точнее ска-
зать, все будут без возраста, потому что не будет времени. Каждый будет там в полноте 
своих человеческих сил и возможностей. Земное детское состояние подобно состоянию 
семени, еще не раскрывшего скрытые в нем возможности. В здешней земной жизни и 
ребенок, и семя раскрывают в себе эти возможности мало-помалу, под влиянием внеш-
ней обстановки. В будущей жизни эти возможности раскрываются в младенце сами со-
бою в атмосфере вечности, и младенец становится там совершенным человеком, минуя 
процессы земного развития. В этом заключается преимущество умирающих младенцев 
перед взрослыми людьми. Они умирают, не познав греха, и сохранив неповрежденны-
ми свои духовные возможности. Они сразу достигают полноты своего возраста в Цар-
стве Божием. Поэтому Церковь и называет их “блаженными”» (Четвериков Сергий, 
священник. Жизнь после смерти // https://pravoslavie.kg/answers/1391). 



75 
________________________________________________________________ 

Уж слишком сильно это отдает профанацией священного содержа-
ния. 

Заканчивая тему архетипов, надо сказать о ее бесконечности. 
Выше был упомянут целый перечень архетипов, можно добавить в 
него еще и дорогу, суд, лестницу, рыбу, ребенка и т.д.; тем не менее 
его (перечень) невозможно подытожить количественно. Каждый 
народ выработал свои архетипы. У каждой народности они есть то-
же. В древности их имел каждый род. В нынешнее время у каждой 
личности возможен свой очень длинный список архетипов. Он зави-
сим от самой личности, от ее интеллектуальной развитости и духов-
ности. А в целом общему списку нет и не будет конца. 

Вопрос интересный и заслуживающий самого детального рас-
смотрения, особенно на известных примерах искусства. Однако в 
небольшом параграфе относительно небольшой книги мне не по 
силам сделать больше. 



76 
________________________________________________________________ 

Интертекст и интертекстуальность. Слово 
текст происходит от лат. textus – ткань, сплетение; интертекст – 
от inter (между) + textus, что буквально означает «текст, сотканный 
из других текстов». 

Сам термин интертекст введен в 1967 г. Ю. Кристевой, фран-
цузским филологом болгарского происхождения. С ее легкой руки, 
возник и другой сходный термин интертекстуальность, буквально 
означающий «включение одного текста в другой». Но на Кристеву ока-
зал влияние наш отечественный ученый М. Бахтин, обращавший 
внимание на наличие между теми или иными текстами «диалога». 

Для чего вводились новые понятия? 
Осмысливался вид и основной способ построения художе-

ственного текста в искусстве модернизма и постмодернизма: кон-
цептуально выстраивался конструкт из цитат и реминисценций к 
другим текстам. «Текст – это раскавыченная цитата»1, как сказал 
позже Р. Барт, чем напомнил определение реминисценции, уже 
нам знакомое. Особую роль играл неомифологизм. Миф-архетип 
(Одиссей, Дон-Жуан, Гамлет, Фауст, известные древние легенды и 
т.д.) лежит в основе таких текстов. Цитата перестает быть дополни-
тельной информацией и повышает смысловую ценность текста. Что 
особенно заметно на примерах средневековой литературы, когда 
людям была интересна истина, а не «авторское право». 

Московский филолог М. Гаспаров семантически выделяет два 
интертекста: литературный и языковой. В первом случае писатель 
сознательно заимствует текст другого автора. Второй же вынужден-
но появляется по причине ограниченных возможностей языка 
(например, рефрен слов-рифм и т. д.). 

Переводя на понятия изобразительного искусства, получаем: 
Пикассо, не скрывая, заимствует композицию (как текст) Менин 
Веласкеса и ради ритма сводит изображение человеческих фигур к 
треугольникам. 

1 Барт Р. Избранные работы. Семиотика. Поэтика. М., 1989. С. 428. 



77 
________________________________________________________________ 

Еще более интересную классификацию интертекстуальных от-
ношений текстов, состоящую из пяти типов, предлагает структура-
лист Ж. Женетт:  

интертекстуальность: наличие в одном тексте 2-х и более тек-
стов (цитата, аллюзия, плагиат и т.д.); 

паратекстуальность: отношение текста к своей части – загла-
вию, послесловию, эпиграфу; 

метатекстуальность: текст, помогающий понять другой текст 
(комментарии, литературная критика и т.д.); 

гипертекстуальность: пародирование одним текстом другого (к 
чему мы вернемся при отдельном анализе пародии);1 

архитекстуальность или архитекстура: сложившиеся в рамках 
жанра типичные детерминанты – тематические, модальные, фор-
мальные и др. 

Ученый употребляет еще и термин транстекстуальность, ко-
торым он заменяет интертекстуальность.2 

Пользуясь инструментарием Женетта, попробуем рассмотреть 
фрески Сикстинского потолка кисти великого Микеланджело. 

Первое возражение, здесь возможное, будет касаться коррект-
ности применения именно инструментария Женетта, предназна-
ченного для понимания произведений модернистов и постмодерни-
стов. Тогда причем, мол, Микеланджело? 

Барт в статье От произведения к тексту объясняет: 
«…текст – поле методологических операций. Произведение 

может поместиться в руке, текст размещается в языке. Всякий текст 
есть между-текст по отношению к какому-то другому тексту, но эту 
интертекстуальность не следует понимать так, что у текста есть ка-
кое-то происхождение; всякие поиски “источников” и “влияний” 
соответствуют мифу о филиации (от лат. filialis — сыновний, филиал. 
– В.К.) произведений, текст же образуется из анонимных, неулови-
мых и вместе с тем уже читанных цитат – из цитат без кавычек»3.

1 Существует и другой взгляд: некоторыми учеными рассматривается в виде не-
коего единого гипертекста сама по себе лирическая поэзия в целом, без ограничения 
временных эпох и народов.  

2 Женетт Ж. Фигуры. Т.1. Т.2. М., 1998. С. 22, 338–339. 
3 Барт Б. Указ. соч. С. 418.  



78 
________________________________________________________________ 

Микеланджело Б. Потолок Сикстинской капеллы 
(итал. Soffitto della Cappella Sistina). 1508–1512 гг. Ватикан. 

Применительно к Буонарроти, расписанный им потолок – то-
же текст: текст без кавычек, написанный языком живописи; визу-
альный текст Библейского (письменного) текста, легшего в основу 
композиции фрески. А раз так, то мы уже имеем «поле методоло-
гических операций». Эпоха создания произведения, следовательно, 
не имеет большого значения для такого анализа. Ибо сам интер-
текст – весьма древнего происхождения. Своим методом он известен 
уже с античности, не говоря о Средневековье, когда интертекст пре-
восходил все другие способы создания произведений. Повторюсь: 
сказывалась соборность сознания; людей интересовала истина, а не 
«авторское право». Вспомним Платона: «Следуя мне, меньше думай 
о Сократе, а больше об истине»1. Потому позднеантичные центоны 
полностью составлялись из цитат, взятых из совершенно разных ис-
точников, хотя в других (особенно научных) документах собственно-
ручные заметки античными авторами делались.2 На Руси тоже не 
знали ссылок (в летописях, нравственных поучениях, в юридических 
документах и т.д.). 

1 Платон. Федон // Он же. Собрание сочинений в 4 томах. Т. 2. М., 1993. С. 48. 
2 Подобные элементы источниковедения встречаются у историков того времени 

(Геродот, Тацит, Тит Лилий и др.). Первые шаги имели место быть в эпоху Ренессанса. 
Появляются именно ссылки на источники. Большой вклад внес Лоренцо Вала (1407–
1457 гг.). Он подверг критике распространяемый папской курией документ Констан-
тинов дар. Лоренцо, проанализировав текст, доказал, что документ был написан не в 
начале IV-го, а не ранее VIII столетия. 



79 
________________________________________________________________ 

Второе возможное возражение в отношении Микеланджело 
может выглядеть так: да, связь фресок Сикстинского потолка с тек-
стом Библии очевидна; признаем здесь факт интертекста. Однако 
творчество художника настолько оригинально и высоко по мастер-
ству, что ему не брались подражать даже большие художники по-
следующих поколений, в частности, Рубенс и др., о чем говорилось 
выше. Значит, «между-текст по отношению к какому-то другому 
тексту» весьма и весьма условен в обе стороны: мастера опасались 
что-либо брать у Буонарроти, ибо оно оказывалось неподъемным, а 
Микеланджело не делал заимствований у мастеров в силу своей са-
модостаточности. 

Попробуем разобраться. 
Если опираться на того же Барта, то в данном случае надо при-

знать справедливость и других уже знакомых его слов: «интертек-
стуальность не следует понимать так, что у текста есть какое-то про-
исхождение». И все же на любого человека, даже гения, окружаю-
щий мир оказывает влияние. Ведь каждый из нас живет в обществе, 
а не в вакууме. Таков закон бытия. И Микеланджело – не исключе-
ние. На становление его таланта и развитие творчества оказали вли-
яние философы и писатели высокого Ренессанса, такие как Пико 
делла Мирандола, М. Фичино и Полициано. Да и деятели искусства 
не стояли в стороне. Донателло первым разрабатывал принципы 
действительно объемной скульптуры, которую можно было бы обо-
зревать со всех сторон. Буонарроти довел до совершенства такой 
подход. Сохранились копии рисунков мастера с произведений 
Джотто и Мазаччо. Искусствоведы указывают на определенное вли-
яние А. Верроккьо, Я. Кверча и А. Поллайоло. Вне всяких сомнений, 
влияло античное достояние. Молодой гений был очарован руинами 
Древнего Рима и изучал скульптуры античных мастеров. Микелан-
джело творчески использовал греческие каноны, а не просто копи-
ровал сохранившиеся памятники. Он постигал принципы компози-
ции, вступая в активный диалог с наследием прошлого, переосмыс-
ливая и перерабатывая старые эстетические идеи в новые. 

Можно ли утверждать после этого об абсолютной самодоста-
точности Микеланджело? 



80 
________________________________________________________________ 

Тем не менее говоря об интертекстуальности Сикстинского по-
толка, вполне можно рассматривать ее лишь в рамках данного про-
изведения. Ибо роспись Микеланджело действительно не похожа 
ни на одну плафонную роспись итальянских художников кон. XV – 
нач. XVI вв. 

Впрочем, не известно, обладал ли полным правом мастер са-
мостоятельно разрабатывать программу росписи. Есть предполо-
жение, что он советовался с богословами – проповедником Эджи-
дио да Витебро и францисканцем Марко Виджеро. То есть вопрос о 
самодостаточности художника становится относительным. 

Однако вряд ли кто-то мешал Микеланджело преобразить ре-
альную архитектуру капеллы с помощью написанного на потолке 
иллюзорного архитектонического каркаса. Это прерогатива худож-
ника, ибо явилось композиционной основой всей росписи потолка. 
В результате, не столь большой размер помещения (40,5 х 14 х 20 м) 
за счет найденного художественного решения верхней части кажет-
ся значительно крупней. По наблюдению П. Де Векки, безукориз-
ненное структурное единство достигнуто благодаря иллюзионисти-
ческой архитектуре, четко выверенным, с подчеркнутым ритмом, 
положением в пространстве персонажей, прежде всего тех, что не 
вовлечены в повествовательные сцены: ignudi (итал. обнаженные), 
пророков и сивилл.1 

Согласно Женетту, вот первый пример паратекстуальности: 
отношение текста, т.е. всех живописных сюжетов, в том числе не свя-
занных с литературной программой Ветхого Завета (см. Тематиче-
скую схему росписи потолка), к своей части – оглавлению, роль кото-
рого выполняет архитектонический каркас. 

Пример интертекстуальности или транстекстуальности 
показателен наличием в одном тексте (общей росписи потолка) 2-х 
и более текстов, в которые входит содержание Ветхого Завета (цве-
том выделены 6 его тем), а так же Оракулы Сивилл (“Oracula 
Sibyllina” – собрания предсказаний на греч. яз., написанных гекза-
метром). Сюда входит и тема ignudi, придуманная автором. 

1 Пьерлуиджи Де Векки. Сикстинская Капелла. Милан, 1999. С. 91..



81 
________________________________________________________________ 

Тематическая схема росписи потолка 

В данном случае речь идет о литературной составляющей рос-
писи. Будет явным упущением обойти молчанием иконографиче-
скую программу; для чего и были введены в композицию ignudi. 
Они фланкируют вдоль центральный пояс фресок и связаны с архи-
тектурой-обманкой. Их значение, наряду с несением пластических 
функций, быть на пограничье «между человеческим и божествен-
ным» (Ш. де Тольнай). Обыватель на протяжении столетий, мягко 
говоря, не понимал причину такого количества обнаженной натуры 
в храме, считая ее чуть ли ни оскорблением нравов. В то время как 
ignudi заключают в себе красоту, при созерцании которой у эстети-
чески грамотного зрителя возникает восхищение, ибо Микелан-
джело тем самым напомнил о создании человека по образу и подо-
бию Божию, иконически нашел данной идее одно из основных мест 
в композиции фрески, отображающей историю мироздания, о чем 
высказывался в Речи о достоинстве человека (Oratio de hominis 
dignitate) Пико делла Мирандола. 

Транстекстуальность подтверждают десять круглых парад-
ных щитов, поддерживаемых ignudi (рядом с малыми библейскими 
сценами). Использование позолоты на этих щитах (в основной рос-
писи плафона золочение не применялось) служит интертекстуаль-
ной связью свода с фресками других художников на стенах капеллы, 



82 
________________________________________________________________ 

где золото употреблялось в прорисовке многих деталей, особенно у 
Перуджино. Поэтому говорить о совершенном игнорировании Бу-
онарроти композиций других мастеров в Сикстинской капелле бу-
дет неверно. Хотя и преувеличивать их влияние на Микеланджело 
тоже не стоит. А вот подчеркнуть его гениальный дар еще и как 
графика просто необходимо. 

Обращение же к тексту (большие путти держат таблички с 
именами пророков и сивилл; таблички в центре композиции с име-
нами предков Христа), помогающему понять другой текст (изобра-
жение самих предков), указывает на наличие метатекстуальности 
(разумеется, без пародии). 

Прибегая к структурному анализу данного памятника, хочется 
обратить внимание на внутрикомпозиционные отношения, извест-
ные как эвритмические построения. В них и сказываются модаль-
ные и формальные детерминанты – то, что Женетт называет архи-
текстуальностью или архитекстурой. Для чего рассмотрим ком-
позицию Сотворение Адама – самую привлекательную для исследо-
вателей, поскольку отобразившую начало истории человечества. 

Предки Христа. Елеазар и Матфан. 



83 
________________________________________________________________ 

Сотворение Адама. 1511 г. Разм: 280×570см 

Сразу должен предупредить: здесь – не схоластика, придуман-
ная теоретиками для эффектности изложения материала и тем бо-
лее не фантазии от нечего делать, как думают некоторые обывате-
ли,1 а, скорее, напротив, борьба с доктринерскими «без берегов» 
увлечениями некоторых авторов. Однако есть и другая сторона дела: 
прежде всего, практическая необходимость для художника при со-
здании монументального произведения. При отсутствии обзора сте-
ны, когда на лесах виден ограниченный размер площади стенной 
поверхности (зрительный луч художника в рабочих условиях охва-
тывает круг в диаметре не больше 1 метра) поневоле приходится 
прибегать к облегчающим приемам построения композиции, чтобы 
гарантировать успешность своего труда. Так делали монументали-
сты на Западе и на Востоке: в Византии, Сербии, Грузии, Румынии, 
Болгарии, на Руси. Приемы могли быть разные, но всегда проду-
манные и удобные. Они потому перешли и в практику иконописа-
ния. 

Правда, подобному методу построения композиции находи-
лись и критики. Причем маститые. Вот что писал В.Н. Лазарев: «Как 
строил свою композицию русский иконописец и из каких размеров 
он исходил, уточняя ее пропорциональный строй? Единой точки 

1 Вот одно из таких высказываний по поводу анализа творчества Микеланджело: 
«Как умники любят все усложнять, выдумывать, фантазировать» (https://muzei-
mira.com/kartini_italia/1668-sotvorenie-adama -mikelandzhelo-buonarroti-1511.html).  



84 
________________________________________________________________ 

зрения по этому вопросу не существует1. Что иконописец при по-
строении композиции пользовался вспомогательными средствами в 
виде геометрических линий — это несомненно. Но столь же несо-
мненно, что он и смело отступал от этого геометрического каркаса, 
работая по интуиции, “на глазок”. Именно здесь проявлялось его 
искусство, а не в слепом следовании заранее данной геометрической 
схеме. Поэтому роль последней не следует переоценивать, как это 
делают многие современные исследователи2. В средневековом искус-
стве гораздо существеннее отступления от схемы, чем полное под-
чинение ей творческого “я” художника. Если бы это было не так, то 
иконы на одну и ту же тему, при одинаковом размере досок, были 
бы как две капли воды похожи друг на друга. На самом же деле нет 
ни одной иконы, которая точно копировала бы другую. Меняя ком-
позиционный ритм, чуть сдвигая центральную ось, увеличивая либо 
уменьшая просветы между фигурами, иконописец легко добивался 
того, что каждое из созданных им произведений звучало по-новому. 
Он умел традиционные формы чеканить по-своему, и в этом была 
его великая сила. Вот почему при всей имперсональности его твор-
чества последнее никогда не кажется нам безликим»3. 

В. Лазарев, вне всяких сомнений, большой ученый, внесший 
значительный вклад в советское искусствоведение. И поэтому он 

1 См.: Тиц А.А. Некоторые закономерности композиции икон Рублева и его шко-
лы // Древнерусское искусство XV — начала XVI веков. М., 1963. С. 22–53; Вагнер Г.К. 
О пропорциях в московском зодчестве эпохи Андрея Рублева. // Там же. С. 54–74; Гу-
сев Н.В. Некоторые приемы построения композиции в древнерусской живописи XI–
XVII веков. // Древнерусское искусство. Художественная культура Новгорода. М., 
1968. С. 126–139; Оnasch K. Die Ikonenmalerei, S. 66 ff.; [Кишилов Н.Б. О некоторых 
принципах геометрического построения иконы. // «Сообщения Всесоюзной централь-
ной научно-исследовательской лаборатории по консервации и реставрации музейных 
художественных ценностей», 30. М., 1975. С. 71–82, рис. 1–21; Желоховцева Е.Ф. Гео-
метрические структуры в архитектуре и живописи древней Руси. // Естественнонауч-
ные знания в древней Руси. М., 1980. С. 48–63]. (Сноска В. Лазарева. – В.К.) 

2 Особенно историки древнерусской архитектуры. См.: Афанасьев К. Построе-
ние архитектурной формы древнерусскими зодчими. М., 1961; [ср. также: Кишилов Н.Б. 
Теоретические предпосылки к восстановлению и реконструкции иконы и фрески. // 
Всесоюзная конференция Теоретические принципы реставрации древнерусской стан-
ковой живописи. Доклады сообщения, выступления участников конференции и приня-
тые решения. Москва, 18–20 ноября 1968 г. М., 1970. С. 175–185]. (Сноска В. Лазарева. 
– В.К.) 

3 Лазарев В.Н. Русская иконопись от истоков до начала XVI века. М., 2000. С. 30. 



85 
________________________________________________________________ 

знал, что если вы не соглашаетесь со своим оппонентом, то необхо-
димо для доказательства привести памятник, подтверждающий ва-
шу точку зрения. Но, как видим, Виктор Никитич этого не сделал, 
принуждая читателя верить ему на слово. Фраза «Что иконописец 
при построении композиции пользовался вспомогательными сред-
ствами в виде геометрических линий — это несомненно» представ-
ляет собой дипломатический жест, призванный явить как бы взве-
шенную позицию своего высказывания, ученому подобающего ран-
га. На самом деле последующими рассуждениями Лазарев фактиче-
ски дезавуирует все изложенное до того. 

Он, чистый теоретик, наверняка имел дело с иконами только в 
музеях. Но Н. Гусев каждый день в руках держал древние иконы, бу-
дучи очень известным реставратором – специалистом самой высо-
кой квалификации. Он линейкой обмерил 200 (!) древних образов и 
вот к какому выводу пришел: «…в начальной стадии построения 
композиции предпочтение отдавалось приему помещать нимб 
главной фигуры в вершину равностороннего треугольника, а при 
выборе масштаба изображения чаще других брали размер в поло-
вину диагонали композиции. Эти приемы, взятые за основные, в со-
четании с немногими другими, при различных форматах компози-
ций приводили к бесконечному разнообразию композиционных 
решений»1. 

Позитивисты требуют подтвердить знание реальным опытом. 
Н. Гусев сделал это 200 раз. Его статья состоит из 14 страниц, где 
текст занимает 3 страницы, а остальное – таблицы с построениями 
икон (всего 36 табл.). Казалось бы, даже самый кондовый позитивист 
должен быть доволен такой чистотой эксперимента. Ан, нет. Прие-
мы, приводящие «к бесконечному разнообразию композиционных 
решений» все равно не убеждают. И, как кажется В. Лазареву, иконы 
одного сюжета при таком подходе будут «как две капли воды похо-
жи друг на друга». Ведь речь идет не о стиле, а о приемах нахожде-
ния опорных точек для сакральных формоэлементов; таких, напри-
мер, как нимбы. Что крайне важно при создании литургического 

1 Гусев Н.В. Некоторые приемы построения композиции в древнерусской живо-
писи XI–XVII веков. // Древнерусское искусство. Художественная культура Новгорода. 
М., 1968. С. 128. 



86 
________________________________________________________________ 

образа. Здесь не может быть случайностей. Да и прием не один же, а 
их довольно много. 

Лазарев со всей очевидностью видит в иконописце лишь ху-
дожника, для которого чем больше свободы, тем лучше; тем менее 
похож он будет на других изографов. Это типичная западная точка 
зрения на формообразование в искусстве. 

Спора нет, при создании так называемых «точных списков» 
никто не писал точных копий. Само понятие копия появилось в Рос-
сии лишь в секулярном XVIII веке. Отступления от протографа де-
лались сознательно, но вовсе не по волюнтаристской причине, дабы 
отличаться от других иконописцев. Иконы получались несхожими 
на том основании, что иконописец всегда оставлял место для Духа 
Святого, для Его действия в душе и уме иконописца. Здесь материа-
листический подход бесполезен и даже вреден, ибо идет против 
подлинной науки, в которой сами материалисты призывают следо-
вать реалиям факта. А факты свидетельствуют против материали-
стического мировоззрения. В моленных образах нимбы могли изоб-
ражаться исключительно по центральной осевой – это закон. Когда 
же они оказались в разных местах формата (или их вообще не ста-
ло), когда было утрачено знание о геометрических приемах компо-
зиции, то это явилось концом «золотого века» иконописи и началом 
Синодального периода, породившего иконы «италианского пись-
ма». Что отнюдь не поспособствовало развитию индивидуальности 
изографа, а окончательно его превратило в заурядного ремесленни-
ка «со стороны». Синодальный период не смог явить изографа, по 
значимости равного даже Симону Ушакову, не говоря об Андрее 
Рублеве или Дионисии. 

Если бы речь шла о светском искусстве, то Виктор Никитич 
был бы, возможно, прав, хотя и в светском искусстве существует 
много приемов построения картины, подобных сообщенным 
А. Тицем и Н. Гусевым, в чем будет возможность убедиться ниже на 
примере анализируемой росписи Микеланджело. И от этого Сотво-
рение Адама не стало похожим ни на какое другое произведение ма-
стеров эпохи Возрождения. 

На Западе чаще прибегали, конечно, к «золотому сечению»* – 
частному случаю эвритмии. 



87 
________________________________________________________________ 

Ни золотое сечение, ни эвритмию не стоит понимать буква-
листски. Они не педантичный бухгалтерский отчет, а поэзия мате-
матических пропорций. Это красота чисел без их обожествления. 
Но всем ли дано ее видеть? 

На фрагменте головы Адама хорошо заметна графья и даль-
нейшие поправки, уточняющие рисунок непосредственно на самой 
стене. 

Сотворение Адама. Фрагм. росписи. 
Голова Адама. 



88 
________________________________________________________________ 

О чем говорят малозаметные линии-отметины, так понадо-
бившиеся художнику? 

На первом этапе работы Микеланджело применял общеиз-
вестный метод переноса рисунка: через проколы в картоне порош-
ковым углем отмечались на стене точки, по которым потом обво-
дился рисунок. 

На втором этапе, когда все больше поджимало время, худож-
ник сразу набело графил изображение по штукатурке острым сти-
лом, уже без картона. Эти линии особенно заметны при боковом 
освещении и были хорошо изучены во время последней реставра-
ции (июнь 1980 – декабрь 1999 гг.). Микеланджело, поправляя рису-
нок, иногда уходил за намеченные контуры, а иногда вместо кисти 
рисовал пальцами. В композициях Предки Христа на люнетах во-
обще нет следов использования картона; художник рисовал кистью 
прямо на интонако*. Отдельные участки поверхности сохранили 
следы сетки, при помощи которой Буонарроти переносил рисунок 
с небольшого эскиза. 

Вот особенности рабочего метода мастера. Надо заметить важ-
ность данного обстоятельства. 

Любопытное наблюдение сделали бразильские ученые и опуб-
ликовавшие свою статью в журнале Clinical Anatomy, издаваемом 
Американской и Британской ассоциациями клинических анатомов: 
«Микеланджело написал Сотворение Адама с использованием Боже-
ственной пропорции/золотого сечения (ЗС) (1,6). ЗС традиционно ассо-
циируется с большей структурной эффективностью и встречается в 
биологических структурах и произведениях искусства известных ху-



89 
________________________________________________________________ 

дожников»1. Занимательный вывод для анатомов. Далее они опре-
делили самую сакральную точку не только композиции Сотворение 
Адама, а всего потолка, как раз с помощью золотого сечения (она 
акцентирована красной окружностью: см. рис. выше). 

Бразильцы утверждают: «Пальцы Бога и Адама соприкасаются 
в золотой пропорции от ширины картины». 

Г. Мейснер нашел такое заявление неточным: «Место, где 
пальцы действительно соприкасаются, находится в соотношении 
1,68 от внешнего края картин. Точка соприкосновения находится в 
соотношении 1,707 от площади потолка, на котором расположены 
все картины. Итак, хотел ли Микеланджело изобразить золотое се-
чение? Возможно, но, скорее всего, не с такой точностью, как пред-
полагает бразильское исследование»2. 

Самое интересное – пальцы Творца и Адама в данной росписи 
не соприкасаются. В чем легко убедиться, взглянув на ее фрагмент с 
руками: 

Высказывание Мейснера противоречиво. С одной стороны он 
предполагает, что у Микеланджело нет той точности, с какой по-
считали бразильские исследователи, а с другой – предлагает вместо 

1 Дейвис де Кампос, Таис Малыш, Жуан Антонио Бонатто-Коста, Жералду Пе-
рейра Жотц, Лино Пинту де Оливейра-младший, Андреа Оксли да Роша. Это не просто 
нейроанатомическое изображение в Сотворении Адама Микеланджело Буонарроти, это 
изображение золотого сечения // Clinical Anatomy. 28-й т. Вып. 6. Сентябрь 2015 г. С. 
702–705.  

2 Мейснер Гэри Б. Анализ результатов бразильского исследования 2015 года // 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-55382012000300004 



90 
________________________________________________________________ 

соотношения 1,68 более точное 1,707. Причем высчитывал довольно 
произвольно, слабо сообразуясь с форматом Сикстинского потолка. 

Ему от читателя последовало справедливое замечание: «Я не 
думаю, что небольшая разница в расчётах является существенным 
доказательством того, что Микеланджело не использовал золотое 
сечение в своём произведении. В эпоху Возрождения не было ин-
струментов или приспособлений, с помощью которых можно было 
бы провести точные расчёты. Поэтому небольшая разница в изме-
рениях вполне объяснима. Кроме того, это знаменитое произведе-
ние было написано на потолке, а значит, Микеланджело приходи-
лось всё время смотреть вверх. Легко допустить небольшую погреш-
ность, особенно если потолок длинный и широкий. Кроме того, при 
рисовании были допущены ошибки: было сложно одновременно 
учитывать пропорции и красоту картины. Что, если бы Микелан-
джело хотел изобразить тело или палец под другим углом или дру-
гой длины, чтобы картина выглядела более реалистично и гармо-
нично? Как бы Микеланджело ни старался передать это в своей кар-
тине, его великое достижение в искусстве неоспоримо»1.  

Уже говорилось: судя по графье, Буонарроти действительно 
уточнял рисунок. Поэтому требовать пунктуальности расчета до де-
сятой доли единицы в общей композиции размером 40,5 х 14 м – 
дело безнадежное.  

Это вроде понимает и Мейснер: «Я согласен с тем, что Мике-
ланджело действительно использовал золотое сечение в компози-
ции Сикстинской капеллы. Основная мысль статьи заключается в 
том, что выводы, сделанные в ходе этого исследования, не должны 
были основываться на изображениях с очевидными и значительны-
ми оптическими искажениями. Вопрос не в том, насколько точен 
был Микеланджело. Вопрос в том, что методология была неточ-
ной»2.  

Может ли быть методология точной, если не точен сам худож-
ник, причем расчеты считающими производятся (в любом случае!) 
по репродукции, а не на самом потолке капеллы?  

1 Там же. 
2 Там же. 



91 
________________________________________________________________ 

На мой взгляд, здесь Мейснер, не совсем осознавая, выдает ме-
тодологию и свою, и бразильскую, и многих других пишущих на 
данную тему. Ошибочность подобной методики заключается в том, 
что исследователи озабочены поиском прежде всего своей «краси-
вой теории», а не анализом пути, по которому следовал художник. 
Потому возникают самые причудливые построения.  

Глядя на столь глубокомысленные расчеты, создается впечат-
ление, что в данном случае Микеланджело, работая над компози-
цией Сотворение Адама, учитывал замысловатую орбиту астероида 
Круитни относительно Земли: 

Это, разумеется, перебор. 
Мысль монументалиста-геометра вряд ли могла покидать 

пределы формата: не до интеллектуальных эффектов было мастеру, 
постоянно находившемуся в цейтноте. Да и с практической сторо-
ны Микеланджело не имел возможности прибегать к столь причуд-
ливым и некорректным построениям, выходившим даже за преде-
лы потолка. 

Версия Кастеллана. 

Задача исследователя – выяснить реальный путь, которым 
следовал художник, чтобы найти точку А, а не от уже найденной ге-



92 
________________________________________________________________ 

нием точки А сочинять свою прихотливую теорию, причем даже 
форматом композиции играя так, как это нужно «теоретику», лишь 
бы сошлись концы с концами. 

Вот еще один образец такого сочинения: 

Полагаю, Микеланджело на самом деле свой композицион-
ный замысел решал намного проще. 

Начнем с формата. Он был определен изначально удлинен-
ным при разработке архитектонического каркаса, и вовсе не с про-
порциями золотого сечения. Подчеркну, удлиненным, но не слу-
чайным. 

Поскольку композиция состоит из двух больших масс, разде-
ленных диагональю, соединяющей верхний левый угол с правым 
нижним, то становится понятно: диагональ имеет принципиальное 
значение. Тем более массе с Творцом надо было придать экспрес-
сию повышенного динамического движения, причем оно направ-
лено должно быть не вверх по диагонали, а прямо по горизонтали к 
фигуре Адама. Следовательно, появляется необходимость еще го-
ризонтали, не только направляющей означенное движение, но и 
удерживающей на себе равновесие массы с Творцом; иначе масса 
съезжала бы верх или вниз. Таким образом, появилась горизонталь 



93 
________________________________________________________________ 

и разделила формат по оси на две равные половины – сверху и сни-
зу. 

Теперь художнику необходимо было найти точку А – наиболее 
удачную точку, в которой потенциально должны соприкоснуться 
обе массы. Но как ее найти? Выстраивать «до луны» спираль Фибо-
наччи? Да и знал ли ее Буонарроти, если математик обнародовал 
построение спирали за два года до работы над Сотворением Адама? 
Да, предположительно мог знать. Но зачем она художнику? Для 
модных концепций? И что бы он с ними делал, расписывая пото-
лок? Нет, Микеланджело последовал другим путем, более практич-
ным. Он, отложив из верхнего левого угла на диагонали отрезок, 
равный вертикальному размеру формата, перенес из правого ниж-
него угла оставшуюся величину диагонали на нижнюю горизонталь 
формата. И из полученной точки провел вверх через весь формат 
перпендикуляр, разделивший две массы. На точке пересечения с 
горизонтальной осевой линией перпендикуляр дал искомую точку 
А, находящуюся между указательными пальцами Творца и Адама. 
Причем рука Творца, лежащая от локтя до кисти на горизонталь-
ной осевой линии и опирающаяся на нее, лишь подчеркивала ука-
зательный жест и пафос движения Создателя к Своему творению, 
чтобы вдохнуть в него жизнь. Причем эта же горизонтальная ось ка-



94 
________________________________________________________________ 

сается приподнятого плеча Адама и центральной точки основания 
его подбородка. 

Читатель может спросить: «Где же здесь золотое сечение»? 
А так ли важно его наличие, когда речь идет о поиске наилуч-

шей выразительности? Композиция предназначена для золотого 
сечения или золотое сечение предназначено для композиции? Да и 
как его точно определить по репродукции? Получится лишь услов-
ная игра с приблизительными числами. В том числе здесь имеется в 
виду и построение фрески Создание Адама, мною предложенное; 
оно тоже условно, ибо приблизительно и предположительно. По-
этому я счел бесполезным занятием высчитывать абсолютно точные 
соотношения отрезков друг к другу, но пытался нащупать путь, по 
которому реально мог продвигаться замысел автора росписи. На 
большее не претендую. Занятно, конечно, слышать: «Думаете, ма-
тематика и живопись – это две совершенно разные сферы? Мике-
ланджело создавал шедевры, используя и то, и другое». 

И приводят в пример росписи Сикстинского потолка. 
Случай, когда комментарии напрасны. 
Перехожу к следующему наблюдению. 
Микеланджело в данной композиции заложил парадокс, по-

срамляющий поклонников «правды жизни». Еще неживой Адам 
протягивает руку к Творцу, явно демонстрируя Ему свою тягу и же-
лание соединения. Если утверждать, что момент прикосновения 
Творца к прародителю уже произошел и художник изобразил пер-
вые мгновения жизни Адама, то зачем тогда встречное движение? 
Оно не отменимо. Отрицать его не позволят складки одежды, про-
диктованное ветром положение волос Творца и подобие плаща 
(гиматий?) обрамляющего всю группу справа. Впервые в истории 
искусства Бог изображался в горизонтальном положении. 

Дает ли обстоятельство неправдоподобия санкцию на самые 
фантастические версии о фреске Сотворение Адама? 

Вот пример одной из них, попавшийся первым под руку из 
интернета. «Врач Фрэнк Линн Мешбергер, гинеколог из Медицин-
ского центра Святого Иоанна в Андерсоне, штат Индиана, предпо-
лагает, что окружающая Бога фигура розового цвета, напоминаю-
щая струящееся платье или облака славы, которые часто встречают-



95 
________________________________________________________________ 

ся на картинах эпохи Возрождения, — это изображение человече-
ского мозга»1. 

Действительно: упомянутые бразильские специалисты с 
осмотрительностью, но соглашаются: «…есть предположения, что 
на фреске под названием Сотворение Адама, изображён мозг, на ко-
тором видны анатомические особенности срединной и боковых по-
верхностей мозга». Это утверждение зиждется на том, что Мике-
ланджело «был не только гениальным художником, но и выдаю-
щимся анатомом. Он препарировал множество трупов и достиг 
глубокого понимания человеческой анатомии»2. 

Но находятся и другие врачи, более благоразумные, которые 
не уверены, что Микеланджело использовал столь неуместно в са-
кральных целях символизм медицинского происхождения. 

«”Часто бывает так, что если долго смотреть на картину, то 
можно увидеть что угодно”, — сказал доктор Джеймс Дж. Рэйвин, 
офтальмолог из Толедо, штат Огайо, который много писал о влия-
нии болезней на художников. “Я только что вернулся из Китая, где 
мне показывали горные образования и указывали на различные го-
ловы. Можно сказать: “О, Боже, там что-то похожее на мужчину, 
что-то похожее на женщину, и они целуются”. Но я думаю, что это 
слишком вольное толкование»3. 

1 Angie Natalie. Michelangelo, Renaissance Man of the Brain, Too? // 
https/www.nytimes.com/1990/10/10/arts/michelangelo-renaissance-man-of-the-brain-
too.html. 

2 Дейвис де Кампос и др. Указ. соч. 
3 Там же.  



96 
________________________________________________________________ 

Не случайно офтальмолог оказался более зорким, чем гинеко-
лог. Еще убедительней высказалась доктор Кэтлин Вейл-Гаррис 
Брандт, профессор изящных искусств из Нью-Йоркского универси-
тета и консультант по искусству эпохи Возрождения в Музее Вати-
кана: «Я, конечно, понимаю, откуда у него (Мешбергера. – В.К.) взя-
лась эта идея, но, на мой взгляд, он просто наложил свои современ-
ные знания на культуру эпохи Возрождения»1. 

И это вероятней всего. В противном случае, возникает много 
странных вопросов. 

Во-первых, если Леонардо да Винчи увлекался препарирова-
нием трупов, то он оставил множество анатомических зарисовок. 
Не секрет, Буанарроти тоже занимался анатомией, но пластиче-
ской. И его цель понятна: дабы безошибочно рисовать обнаженную 
натуру. На прерогативу эскулапа художник не покушался. Зачем 
ему делать ненужную трепанацию черепа? Ради праздного интере-
са? Допустим. Но нет документальных доказательств того, что он 
занимался проникновением в мозг. В ходу опять исключительно 
предположения и догадки, причем дилетантов от искусства. Вот и 
выходит: внутрь черепа не заглядывал, а строение мозга знал. Тем 
более противоестественно слышать такие домыслы от анатомов. 
Существует ли и значит ли что-нибудь для них исторический фак-
тор? 

Во-вторых, трудно понять необходимость изображения чело-
веческого мозга, даже знай художник о его строении. Ибо, выходит, 
что не Божественная Премудрость сотворила человека, а человече-
ский мозг?! Или у Премудрости Божией мозг аналогичен человече-
скому? Что уж совсем отдает ересью. 

Допустим момент символизма: под образом мозга изображен 
Божественный Разум. Тем более контуры правой группы и изобра-
жение мозга в определенном ракурсе вполне вызывают некую ас-
социацию одного с другим. Однако если придут химики со своим 
профессиональным анализом фрески, то они еще правдоподобней 
представят аргументы о конкретных растекшихся жидкостях и за-
кономерно приобретших именно имеющуюся конфигурацию с по-

1 Там же. 



97 
________________________________________________________________ 

следующим выводом: благодаря соединению таких-то и таких кис-
лот, солей и щелочей возникла (по спирали Фибоначчи?) на Земле 
жизнь. Вполне интертекстуальный подход. И Адам после чего пре-
вращается всего лишь в символ… 

Ну, что ж, «в Западной Церкви почитание Адама не получило 
распространения; его имя не упоминается ни в Римском мартироло-
ге, ни в литургических книгах. В Русской Православной Церкви 
Адам почитается (месте с другими ветхозаветными праведниками) 
в воскресенье перед праздником Рождества»1. То есть считать Адама 
просто символом первочеловека становится вроде бы даже леги-
тимным делом. Но не православным. 

Все подобные построения искусственны. Замысел Микелан-
джело заключался в том, чтобы развернуть историческое повество-
вание, начиная с «первого возраста» (блаж. Августин) человечества – 
до получения человечеством Закона через Моисея. Программа рос-
писи потолка подразумевала связь с фресками боковых стен капеллы 
(от истории Моисея – к жизни Христа). Область люнетов и тре-
угольников над окнами (нижний пояс фресок свода) посвящалась 
теме земного человека и теме предков Христа. Средний пояс, вклю-
чающий в себя изображения пророков и сивилл имел особое зна-
чение: он посвящался предсказаниям пришествия Спасителя. Цен-
тральный пояс потолка состоит из 9 эпизодов Книги Бытия (от ис-
тории сотворения мира – до опьянения Ноя). 9 сцен (по 3 в каждой 
группе) раскрывают темы: 1) Бога, творящего человека; 2) Бога и че-
ловека в раю; 3) изгнанию человека из рая.2 На 4-х распалубках сво-
да в углах капеллы отображена история спасения Израиля. 

Таким образом, вся роспись в целом сама по себе становится 
единым гипертекстом. Ибо история, изображенная Микеландже-
ло, говорит не об этнографических особенностях еврейского народа, 
а рассказывает об истории богообщения (с достижениями и паде-
ниями) избранного народа Божия. Календарное время трансфор-
мировалось в мифологическое; с одной стороны оно застыло в веч-
ности и сакрализировалось, а с другой – обрело способность откры-
ваться современности. 

1 Католическая энциклопедия. В 5 тт. Т. 1. М., 2002. Ст. 81. 
2 Холл М. Микеланджело. Фрески Сикстинской капеллы. М., 2003. 



98 
________________________________________________________________ 

Рассмотренную здесь модель Женетта не следует путать с кон-
текстуализмом (лат. contextus – связь, сплетение, соединение; con – 
вместе + textus – ткань, сплетение). Это формообразующая направ-
ленность художественного мышления, обеспечивающая корректное 
включение новых объектов в сформировавшуюся историческую 
пространственную среду, «причинность» пространственно-
временных связей. Шире — ансамблевость мышления, соединенная 
с феноменом декоративности. 

Оммаж. (от фр. hommage – признательность, дань уважения). 
В искусстве с некоторых пор принято считать им произведение-
подражание в качестве знака уважения другому автору. Все больше 
ценностно конституируется вторичность. Но вроде бы не в ущерб 
первичности. 

И тогда появляются вот такие работы: 

Брейгель П. Старший. Охотники на снегу.             Бальестер Х.М. Место охоты. 

1565 г.  2008 г. 

Изначально в эпоху западноевропейского феодализма под 
этим термином понималась конкретная символическая церемония. 
Так оформлялась присяга лица, заключающего вассальный договор 
с сюзереном. Приносящий присягу (обязательно безоружный и с 
непокрытой головой) опускался на одно колено (два колена должны 
преклонять лишь крепостные и рабы), вкладывал свои сложенные 
вместе ладони в руки принимающего присягу сюзерена с просьбой 
принять его под свою руку. Сюзерен поднимал своего вассала, после 



99 
________________________________________________________________ 

чего следовал обмен поцелуями. История имеет продолжение с 
наделением землей и прочими атрибутами оммажа. 

Король Англии Эдуард III приносит оммаж королю Франции Филиппу VI. 
1375-1380 гг. Миниатюра из Больших французских хроник. 

Нет смысла вдаваться в подробное описание чуждого нам и 
отжившего ритуала, фактически ничего общего не имеющего с об-
суждаемым вопросом. 

Вынужден повторить, в искусстве оммаж обернулся дважды 
легально отраженной одной и той же реальностью: один раз – Брей-
гелем, второй раз – Бальестером через Брейгеля. Следовательно, у 
Бальестера неоспоримо и объективно присутствует вторичность. 
Нечто подобное мы уже видели у Курбе, когда он писал пейзаж в 
мастерской с пейзажа, написанного на стене той же мастерской (Ма-
стерская. 1855 г.). Новое – хорошо забытое старое? 

В качестве образчика оммажа встречается и приведенный ни-
же опус С. Дали. Что здесь выступает в роли отражения первой и 
второй реальностей? Ведь художник не использовал кем-то создан-
ной картины, а работал, можно сказать, «с натуры», т.е. воплотил в 
произведение реальное лицо американской актрисы М. Уэст, с ко-
торой состоял в дружеских отношениях. С юридической точки зре-
ния (в нашей стране), «Оммаж должен быть создан с целью отдать 
дань уважения первоначальному автору, он должен подчеркивать 



100 
________________________________________________________________ 

важность и ценность его работ, не носить критический или насме-
хающийся характер по отношению к первоначальному произве-
дению»1.По всей видимости, М. Уэст не обиделась на С. Дали и не 
подавала заявления на него в суд. Тем не менее ситуация находится 
«на грани», поскольку губы человека становятся диваном, на кото-
ром можно сидеть и лежать, а нос превращается в комод. Дело вовсе 
не в обидчивости человека, а в допустимости порога возможного. 
Ведь оммаж все-таки «дань уважения», а не выявление степени тер-
пимости человека. 

1) и 3) Дали Сальвадор. Лицо Мэй Уэст в виде комнаты.
       («Шуточная» инсталляция.) 1934-1935 гг. 

2) Голливудская актриса Мэй Уэст. Фото.

1 Егорова А.С. Оммаж – новый способ свободного использования произведения 
// Журнал Суда по интеллектуальным правам. Сентябрь 2023. Вып. 3 (41). С. 71. 



101 
________________________________________________________________ 

Дали Сальвадор. Лицо Мэй Уэст в виде комнаты. Вид справа. 

Поэтому вопрос стоит проблематичный: можно ли считать 
оммажем названную инсталляцию Дали? По 2-м параметрам сов-
падения получаются весьма сомнительные. Более того, как не отно-
сись к сюрреализму и к творчеству одного из его главных создате-
лей, но качественно и по оригинальности идеи произведение одиоз-
ного испанца превосходит все существующие до сих пор оммажи. 
Такова реальность. 

На мой взгляд, оммажа у Дали все-таки не выходит. Это, ско-
рее, протохэпенинг, с его гипертрофированным избытком художе-
ственных средств, возможным театральным действием в этой комна-
те-сцене-лице, или просто шуточное произведение на тему, приду-
манную автором, а не продиктованную никаким протографом. Не-
зачем вещи приписывать то, чего в ней нет. 

Но в жизни оммаж остается как феномен. От дважды легально 
отраженной одной и той же реальности никуда не деться. И ее 
необходимо обдумать. 

А. Пул (A. Poole) в книге Шекспир и викторианцы (2004) соста-
вил список вторичных текстов, который дополнил Д. Сандерс 
(J. Sanders) в книге Адаптация и присвоение (2006). В этот сводный 
словник входят и оммажи. А также: заимствования, «присвоения», 
стилизации, пародии*, подражания, ремиксы*, ремейки*, приквелы*, 



102 
________________________________________________________________ 

сиквелы*, вариации*, произведения по мотивам, адаптации*, ин-
сценировки, плагиаты*, импровизации* на тему, версии*, интер-
претации*, переписывания, апгрейды*, палимпсесты*, сэмплинги* и 
многие другие формы искусства. 

Бальестер и другие «оммажисты» вольно или невольно выра-
ботали формулу «искусство об искусстве»1, характерную для мета-
искусства. 

И тогда к оммажу применимы особенности метаискусства: 
1) Нарочитая форма: видение истории формы, которой пользу-

ются художники, её специфики, достоинств и недостатков. То есть, 
учитывая опыт предшественников, автор оммажа, знающий о недо-
статках формы своих предтеч, призван создать произведение лучше, 
чем оригинал, на который создается этот самый оммаж. Так ли со-
стоит положение дел в реальности? 

2) Очищение содержания от деталей: образование идеала, взятого
из идеального мира в нашу реальность. То есть получается «идеальный 
идеал». Где же он? Покажите его стране – и она, возможно, станет 
лучше. 

3) Отделение чистой идеи: ироническое выставление идеи ради
сокрытия ее мотивации. Здесь-то и расходятся пути оммажа с мета-
искусством. Вспомним, юридически «оммаж должен быть создан с 
целью отдать дань уважения первоначальному автору, он должен 
подчеркивать важность и ценность его работ, не носить критический 
или насмехающийся характер по отношению к первоначальному 
произведению»2. 

Все эти попытки совместить аспекты модернизма и постмо-
дернизма, отойти от изображения реальности и сфокусироваться на 
изображении самого себя свидетельствуют лишь о воцарении Вто-
рого Декаданса. 

А коль дело сводится к фокусу собственного эго, тогда причем 
«знаки уважения к другим авторам»? В таком случае, очевидна про-
сто самореклама за счет известности художника, которому подра-
жает другой художник. Кто берется определить: художник Тюбиков 
написал картину в честь художника Mалевича, а вот художник Ки-

1 Не путать с формулой «искусство для искусства». 
2 Егорова А.С. Указ. соч. С. 70–71. 



103 
________________________________________________________________ 

сточкин только спекулировал именем Малевича, создавая свое про-
изведение? Юрист, например, утверждает: «Успех оммажа у публи-
ки обоснован тем, что современные авторы большое внимание уде-
ляют рекламе и развитию собственного бренда»1. Это во-первых. Во-
вторых, если художник Тюбиков написал картину в честь Малевича, 
то «честь, воздаваемая образу», должна, наверное, соответствовать 
чести Малевича. В противном случае, получится профанация твор-
чества Малевича, как к нему не относись. Легко представить оммаж 
письма Татьяны Онегину, сочиненный Трифоновским поэтом-
графоманом слесарем Батукиным. Добавит ли чести Пушкину та-
кой «знак уважения»? 

А ведь со всех сторон раздаются возгласы, подобные этим: 
1) «Оммаж не скрытая копия – это открытая дань уважения ху-

дожнику, чья идея вас вдохновила. Оммаж – это способ сказать: “Я вас 
слышу”, не прячась в тени». Вот выйдет Батукин из тени и прочтет 
свой «шедевр»: 

«Здесь электрические дрели 
Поют лирические трели 
И пневмомолот 
Вечно молод, 
Весь день грохочет и стучит…»2.

Легко представить Послание Татьяны в подобном духе… Дожи-
ви до сегодняшнего дня Пушкин, был бы в восторге Александр Сер-
геевич от такого выхода из тени поэта Батукина? 

2) «Оммаж – это один из красивейших способов продолжить тра-
дицию, не теряя себя. Дать миру знак: ты – часть истории, но и автор 
своей главы. Это честная, умная, открытая форма творчества, идеаль-
ная для тех, кто любит интеллектуальные скачки между прошлым и 
настоящим». Так ведь Батукину только этого и надо: он, считая себя 
интеллектуалом и ревностным продолжателем пролетарской поэ-
зии, даст миру знак: «Люди, имейте в виду: Батукин – не только 
часть истории мировой Пушкинианы, но и автор оммажа Письмо 
Татьяны. Он честно не скрывает своей умной, открытой формы 
творчества и достоин принятия в Союз писателей России». Инте-

1 Там же. С. 69. 
2 Трифонов Ю.В. Студенты. М., 1951. С. 146. 



104 
________________________________________________________________ 

ресно, примут ли его в Союз писателей после столь смело поданно-
го «знака»? 

3) «Оммаж остаётся важным инструментом культурного обме-
на, позволяя сохранять связь между поколениями творцов и зрителей. 
Он демонстрирует, что искусство — это непрерывный процесс пере-
осмысления, а не статичный набор канонов». Начну по порядку. Хоте-
лось бы знать: кто представляет «связь между поколениями творцов и 
зрителей»? Автор оригинала или «оммажист»? Все-таки, наверное, 
автор оригинала. А в каком статусе оказывается «оммажист»? Выхо-
дит, что зрителя… Третьего не дано. Тогда по какому праву зритель 
возглавляет «непрерывный процесс переосмысления» искусства, вместо 
того, чтобы возглавлять постоянный процесс понимания этого ис-
кусства? Между кем и кем совершается «культурный обмен»? Проис-
ходит явная путаница. Можно согласиться, если речь идет о свет-
ском искусстве: «это непрерывный процесс переосмысления, а не ста-
тичный набор канонов». Однако как применить сказанное к понятию 
«оммаж»? Ведь оммаж, априори вторичен по отношению к ориги-
налу; «оммажист» просто обязан следовать тому произведению, ко-
торому он посвящает свой труд. Следовательно, налицо – ограниче-
ние, подобное канону. Западные теоретики то и делали, что декла-
рировали свободу творчества, но художники «пошли другим пу-
тем». Создай они произведения, далекие от иконографии прото-
графов, но единые в духе с авторами последних, – это действительно 
было бы далеким от «статичного набора канонов» и честным при-
ношением памяти великих имен. 

Однако представитель поп-культуры с уверенностью нам ска-
жет: «Банально и не современно!». 

В аналогичном дискурсе существует и другой взгляд на мета-
искусство: «Это понятие означает выход за пределы привычного, для 
такого искусства не существует границ. Для мета-искусства главное – 
идея, при этом не важно, какими приёмами художник её передаёт. Он 
может выходить за границы плоскости, использовать цифровые ин-
струменты, так как мета-искусство вбирает в себя научные открытия 
и свободное торжество разума творческой личности. Мета-искусство 
рассматривается как эра возможностей, воплощение эпохи перехода, обо-
гащение реальности футуристическими технологиями. Это отражение 



105 
________________________________________________________________ 

мира, вышедшего за пределы фантазий. Это не просто создание образа, а 
осмысление самого процесса. Автор как бы говорит: “Я изучаю прошлое и 
принимаю его, но добавляю свою нотку”. Это диалог между поколения-
ми: взгляд назад и шаг вперёд»1. 

Выходить искусству «за пределы привычного» пороком считать, 
разумеется, нельзя. Но коль «для такого искусства не существует гра-
ниц», – как быть с границами нравственности? Их тоже нет? 

«Для мета-искусства главное – идея». В средневековой христиан-
ской философии идея (греч. ιδέα) рассматривалась как «божествен-
ная мысль». Вместе с тем, одно из значений слова «идея» (во фразе 
«γνώμην ἐξαπατῶσ΄ ἰδέαι») – видимость, вводящая в обман (досл. об-
манывающая разум)2. Кристально ли правдивы и честны авторы 
оммажей? Чуть ниже мы убедимся. 

«Мета-искусство рассматривается как <…> воплощение эпохи пе-
рехода». Хотелось бы знать: куда собрались идти «оммажисты» и 
прочие представители метаискусства? Надо думать, в будущее? В 
какое? В России уже были свои «будетляне», но они плохо кончи-
ли… А что делать остальным, тем, кто не хочет с ними идти в их бу-
дущее? 

«Это отражение мира, вышедшего за пределы фантазий». У психи-
чески нормального человека впереди фантазии всегда идет ум, ина-
че фантазия может доводить и доводит до сумасшествия. Что это 
будет за мир, покинувший даже пределы фантазии? Чей он? Ху-
дожника или зрителя? Каков означенный мир и для кого? Где вели-
кие произведения, должные отражать названный мир? 

«Это не просто создание образа, а осмысление самого процесса». Ес-
ли мир покинул уже пределы фантазии, то какие образы должны 
быть созданы, чтобы нормальный человек мог их воспринять? Да, в 

1 Я приношу извинения авторам вышеприведенных и всех последующих в книге 
высказываний за отсутствие упоминания их имен. Сделано это лишь по причине мо-
ральной корректности к личности каждого из них. Орфография же источников оставле-
на подлинной. Слова относительно поэтов, выходцев из рабочей среды, надо понимать 
правильно: здесь нет критики в их адрес. Графоман (т.е. псевдопоэт) Батукин – «герой 
не моего романа», а Ю. Трифонова, под названием Студенты. Во-вторых, мною лю-
бимый, замечательный поэт Виктор Соснора – выходец именно из рабочей среды.  

2 Дворецкий И.Х. Древнегреческо-русский словарь. В 2-х тт. Т. 1. М., 1958. 
С. 809. 



106 
________________________________________________________________ 

оммаже образы вторичны априори. Тогда в чем проблема создания 
их, чтобы осмысливать сам процесс?  Правомерно повторить: где 
достойные произведения, созданные заявленным «осмысленным 
процессом»? Иначе для чего «процесс»? 

«Это диалог между поколениями: взгляд назад и шаг вперёд». Диа-
лог возможен исключительно на добровольной основе. Все ли поко-
ления хотят такого диалога с представителями метаискусства? Или 
одно из поколений осталось в прошлом и в расчет больше не берет-
ся? Тогда получается лишь монолог тех же «оммажистов». Они, 
оглядываясь назад на известные произведения, используют их для 
своих нужд и считают такой потребительский подход шагом впе-
ред? 

Предлагаю сравнить достижения лидера «оммажистов» Роя 
Лихтенштейна (1923–1997) с картинами, которым он оказал «знаки 
уважения». 

Матисс А. Красные рыбки. 1912.           Лихтенштейн Р. Натюрморт с золотыми 
ГМИИ им. А. С. Пушкина. рыбками и картиной с мячом для гольфа. 
Москва 1972. Частная коллекция. 



107 
________________________________________________________________ 

Есть ли здесь «шаг вперед»? И что он означает? Замену работы 
кистью на отпечаток по трафарету зубной щеткой (по принципу то-
чек Бен-Дэя – метод печати, применявшийся в газетах, которым 
пользовался в своем деле Лихтенштейн)? Как быть с честью Матис-
са? Она унижена воздаянием «оммажиста» или соответствует насто-
ящему автору Красных рыбок? 

Манифесты «строителей будущего» обычно крикливо пафос-
ные, поверхностные, претенциозные, в разной степени агрессивные. 
Погоня за оригинальностью во что бы то ни стало впоследствии 
приводит, как правило, к тривиальности. Мудрость любит тишину, 
а не шум. 

Попробуем все-таки вникнуть в то, о чем нам хотят сказать 
представители сугубо западного типа формообразования в искус-
стве. Метод сопоставления здесь будет наиболее удобен и продукти-
вен. 

Коль принимать метаискусство за метатекст, то оно должно 
было бы помогать в осмыслении другого текста (картины): хотя бы 
комментировать, например. Теперь сопоставим работу Спальня в 
Арле того же «передового» Роя Лихтенштейна и протограф Ван Гога 
Комната в Арле. 

Что говорит нового или что поясняет крайне американизиро-
ванный представитель поп-арта? 

   Лихтенштейн Р. Спальня в Арле. 1992 г.             Ван Гог. Комната в Арле. 1889 г.

 «Я тут прибрался у него (Ван Гога. – В.К.). Думаю, он обрадует-
ся, когда вернется из больницы и обнаружит, что я развесил его ру-



108 
________________________________________________________________ 

башки и купил новую мебель» (Рой Лихтенштейн о Спальне в Арле). 
Из области искусствометрии нет ни одной мысли – только «литера-
тура». Или данное высказывание следует воспринимать в качестве 
иронии? Но ведь она недопустима для оммажа. Далее воздержусь 
от комментирования, сошлюсь на одну трезвую публикацию: 

«Ван Гог – это ПРОживание и ПЕРЕживание мира. Не внут-
ренняя боль, не стихийная лихорадка больного сознания, а созна-
тельная творческая деятельность – поиск оптимального художе-
ственного языка, который будет отвечать именно его миропонима-
нию, потому что так может увидеть, пережить, осознать только он, 
Ван Гог (и никто другой). 

Это не демонстрация боли – через эту боль Ван Гог видел мир, 
рефлексировал и выдавал свое отношение к этому миру (не выду-
манное, а осознанное и мотивированное его художественными зада-
чами). 

Лихтенштейн – это медийность (и никакой реальности, ника-
кого отношения, ничего вообще, ибо реальности нет, есть только 
банки супа “Кэмпбелл”1). 

Ни любви, ни тоски, ни радости (жалости, кстати, тоже нет). 
Только художественное харканье в массовую культуру и навязанные 
ею новые правила жизни, когда эквивалентом счастья, его матери-
альным воплощением, стал блестящий новенький кабриолет. 

Рой Лихтенштейн создает еще много мемов не только Ван Гога, 
но Матисса, Пикассо, Дали, Мондриана, Сезанна, Магритта... убеди-
тельно доказывая, что ЛЮБОЙ АРТ ЕСТЬ ПОП (будь то “Стог сена” 
Моне или пирамиды в Гизе). 

Потому что “Мне вообще не важно что это за оригинал. Мне 
важно выпрямить линии” (Рой Лихтенштейн)»1. 

1 Здесь имеется в виду работа американского художника Энди Уорхола, создан-
ная в 1961–1962 гг. Банки с супом Кэмпбелл (англ. Campbell’s Soup Cans). Композиция 
состоит из 32-х полотен разм. 51 x 41 см, каждое из которых изображает одну из пред-
лагаемых на тот момент разновидностей супов компании Кэмпбелл. Некоторые холсты 
Уорхол создал с помощью гравировки – полумеханизированной трафаретной печати в 
«плакатно-оформительском» стиле. Сфокусированное внимание на предмете массовой 
культуры способствовал популярности поп-арта в США. Подр. см.: https://ru.ruwiki.ru/ 
wiki/Банки_с_супом_Кэмпбелл. – В.К. 



109 
________________________________________________________________ 

На такой основе лидер «оммажистов» и прибрал комнату Ван 
Гога. Маловероятно, чтобы сам Ван Гог обрадовался этой уборке. 

Чего здесь больше: проявления уважения к художнику-
страдальцу или лицемерия? Сам же Лихтенштейн признавался: «Я 
никогда не рисовал страдальческих картин»2. 

При условии, что «оммаж не скрытая копия – это открытая 
дань уважения художнику, чья идея вас вдохновила», как относиться то-
гда к такой работе Лихтенштейна (см. ниже)? 

Есть ли здесь «дань уважения автору» комикса? 
Это тоже оммаж или уже пахнет плагиатом? 

Лихтенштейн Р. М-может быть, он заболел и не мог покинуть студию. 1965 г. 
Сюжет своего полотна художник позаимствовал из комикса (справа), не изме-

нив даже названия; был лишь увеличен формат с разм. 2,75 х 2, 75 дюйма (почти 
7 х 7 см) до 60 х 60 дюймов (152,4 х 152,4 см). 

Стоит заметить, художник не вдохновлялся комиксами – он 
«буквально копировал целые кадры из работ иллюстраторов комик-

1 Без указания автора. Их было двое – тех, кто писал спальню в Арле // 
https://dzen.ru/a/Zzw7A_DYqVWMInNA. (Графика и орфография текста принадлежат 
источнику. – В.К.) 

2 Лихтенстейн Рой. Афоризмы, цитаты, фразы и высказывания // 
https://www.aphorism.ru/author/roy-lichtenstein/?page=2 



110 
________________________________________________________________ 

сов 1950-х, таких как Тони Абруццо, Ирв Новик, Расс Хит и др. Раз-
ница? Его версии печатались не в дешёвых газетах, а продавались за 
миллионы долларов». 

К вопросу об уважении автора: «“А можно мне хотя бы про-
цент?” – саркастически замечал Тони Абруццо, узнав, что его рису-
нок девушки, произносящей драматическое “Oh Jeff…”, теперь ви-
сит в музее и стоит дороже, чем весь его карьерный заработок. Рой 
парировал: “Комиксы — это коммерция, а я превращаю их в искус-
ство. Я ничего не копирую, а переосмысливаю. Я делаю их более 
значимыми”. Лихтенштейну было всё равно. Он продавал своё ис-
кусство, а не объяснялся»1. 

На мой вкус, более значимым получился образ все-таки у Тони 
Абруццо: он мягче, женственней, цельней. 

Что же касается посмертной популярности американского 
«оммажиста», то она не результат истинных достижений в искус-
стве, а следствие взвинченного и неослабевающего пиара, чьей-то в 
этом заинтересованности, подогреваемой медийности, неразвито-
сти общественного вкуса. 

В США были и есть современные мастера, по меньшей мере, 
не хуже: Х.С. Барбера, К.А. Синди, Ф. Суньига, К. Фендли, Л. Юй и 
многие др. Просто они прорекламированы слабее, чем Лихтен-
штейн. Такова специфика американского арт-рынка. 

Должен предупредить отечественных «оммажистов», наверня-
ка появившихся в последнее время по причине западной моды. Как 
говорится, в России такой «номер» у Лихтенштейна не прошел бы. 
Юридическое право гласит: «…так как оммаж создается с целью 
восхваления и должен обладать признаком “узнаваемости” перво-
начального произведения, авторам оммажа необходимо указывать 
имя автора такого первоначального произведения и название его 
работы. При этом производное произведение позволит получить 
прибыль не только своему автору, но и правообладателю оригинала, 

1 Без указания автора. Рой Лихтенштейн: король поп-арта или великий пла-
гиатор? // https://dzen.ru/a/Z6N9T-5_X3sWJgcq 



111 
________________________________________________________________ 

который вновь обретет известность и популярность [если с течением 
времени он утратил былое признание]»1. 

Поэтому случись у нас такая ситуация, – Тони Абруццо, Ирв 
Новик, Расс Хит и др. остались бы не в обиде. 

Что очередной раз доказывает лицемерие адептов оммажа, а 
вовсе не означает «дань уважения автору». 

Выше шла речь о приписывании С. Дали этой псевдохудоже-
ственной формы. 

Создается впечатление¸ что оммаж специально ищут там, где 
его нет, но лишь бы он был. Вот еще один образец: 

Э. Рязанов получил приз Золотой орел и держит его в руке, как 
держал бы любой человек в таком положении. 

Альфред Хичкок          Эльдар Рязанов 

Кто кому здесь воздает честь? 
А. Хичкок держит мертвого гуся; можно подумать, что он па-

родирует Рязанова, но доподлинно известно: создатель фильма ужа-
сов был лично не знаком с нашим комедиографом и точно не паро-
дировал его. Однако для кого-то достаточно сходства поз, чтобы за-
явить об оммаже. 

Впрочем удивляться нечему – так ныне живет секулярный 
оцифрованный мир, все больше падкий до иллюзий виртуальной 
реальности и переносящий в нее свои ценности. 

1 Егорова А.С. Оммаж – новый способ свободного использования произведения. 
С. 70. 



112 
________________________________________________________________ 

Завершая главу Несходные сходства, пора подвести итоги. 
Начну с признания: надо быть благодарным теоретикам Запа-

да за их классификацию всех форм искусства. А также честно при-
знать: в этой области знания наши ученые сделали меньше. 

Но вместе с благодарностью возникает другое чувство – чувство 
недоумения: для чего было потрачено столько сил и энергии на 
дифференциацию всех этих самых несходных сходств, существенное 
большинство коих, обобщенно говоря, узаконивает лень художни-
ков, позволяя им безнаказанно паразитировать на культурном 
наследии прошлого? Сильно упрощая, можно констатировать: мас-
са проанализированных форм искусства была вызвана к жизни ради 
оправдания творческого бессилия, ради снятия ответственности с 
авторов за те или иные заимствования при практическом, точнее, 
коммерческом их использовании. 

Пикассо П. Бык Лихтенштейн Р. Бык . Серия оммажей 
Серия литографий. 1945-1946 гг. в память об ушедшем Пикассо, 1973 г. 

Не потому ли к существовавшим устоявшимся формам и сред-
ствам были добавлены новые, слишком сходные, довольно запуты-
вающие понятия? Рыба лучше ловится в мутной воде? Почему, 
например, серия картин Пикассо в честь Менин Веласкеса относится 
к репликации, а серия Бык Лихтенштейна, выполненная им в память 
родоначальника кубизма по одноименной серии литографий по-
следнего, считается оммажем? Ведь здесь без всякой необходимости 



113 
________________________________________________________________ 

умножения сущностей (вспомним Оккама) больше заявляет о себе 
компиляция работ Пикассо и Малевича. 

По какой причине тот же оммаж крайне редко встречается в 
современном русском искусстве, но широко применяется на Западе, 
правда, по гамбургскому счету, без особых достижений? Что и было 
показано выше. 

Современный мир переполнен визуальными образами. Зри-
тель и морально, и физически, и психологически от них изнемог. 
Ибо в своем большинстве эти образы потеряли не только правду 
жизни, но и правду искусства, приобретя себе приставки лже-, псевдо, 
эрзац; с нарастающей частотой они оборачиваются заурядной пош-
лостью. 

Искусство заметно атомизируется – по причине бездуховности, 
не отбойного нашествия безграмотных самозванцев, от всё и вся ни-
велирующей эклектики, бесконечно умножающей пустые сущности 
путем дробления жанров и форм, но самое главное – искусство 
мельчает. И вместо обогащения человеческих душ, оно стало раз-
влекать и красть у людей драгоценное время. С каждым разом по 
возрастающей зритель требует от художника все новых и новых 
ощущений. Что как-то еще можно понять. Но с каждым разом они 
(ощущения) должны становиться всё острей и острей. И чем острей, 
тем лучше. 

Я уже писал в своих книгах: множество людей в наше время 
утратило средний регистр чувств, а ведь именно он многое в лично-
сти и определяет. Без него нельзя ни создать, ни понять аллюзию, ас-
социацию, вариацию, интерпретацию, тонкости интертекстуаль-
ных связей. Оттого наблюдается разгул сатанинской поп-культуры. 
Куда же хуже! 

Ну разве что Москве на Красной площади не хватает Писающего 
мальчика, стоявшего напротив Президентского дворца в Хельсинки. 

Художники оказываются в экзистенциальном тупике мысли и 
духа, поэтому возводят любой мусор в художественную ценность, а 
глупость выдают за мудрость. Лозунг Все – на продажу! стал трансна-
циональной идеей. Постмодернизм настолько отравил мировую 
культуру, что человечество растерялось от бессилия исцелиться. Да 
и хочет ли? 



114 
________________________________________________________________ 

Тойя Томми. Писающий мальчик. Хельсинки. 

Для желающих же выход состоит, очевидно, не в лихорадоч-
ном поиске сомнительных снадобий, но в спокойном возвращении к 
классике, к ее новому осмыслению. Путь через академизм, соцреа-
лизм и тем более натурализм – очередной тупик. Это путь без Хри-
ста. «России нужен дух чистый и сильный, огненный и зоркий. Пуш-
киным определяется он в нашем великом искусстве; и его заветами 
Россия будет строиться и дальше»1, – предрекал Иван Ильин. Что 
имел в виду философ под формулировкой «заветы Пушкина»? 
Здесь опять-таки дается ответ на вопрос ЧТО? Ибо кто возьмется от-

1 Ильин И.А. Собрание сочинений. В 10 тт. Т. 6. Кн. 1. М., 1996. С. 71. 



115 
________________________________________________________________ 
 
ветить на вопрос КАК? Как строить? Вряд ли возможен конкретный 
ответ. Сама жизнь обычно диктует способы построения будущего. 
Громкие проекты «будетлян» остались лишь намерениями. Рискну 
предположить, а не предложить: исцелением может стать новый 
реализм, разумеется, не известной французской разновидности поп-
арта. Почему новый? Вовсе не потому, что старый был плох, а пото-
му, что он износился. Подобно шинели Акакия Башмачкина. Другое 
столетие, другая эпоха требуют себе и другого оформления. Пуш-
кин, разумеется, идеален, да вот 200 лет ищут ему сменщика и не 
находят. А если найдут, то захочет ли новый Пушкин, при всей его 
духовной чистоте, силе, огненности и зоркости, придерживаться эс-
тетических норм перв. пол. XIX века, а не XXI-го? Ведь у нового гения 
будут свои Онегины, Гриневы, Ленские и Татьяны Ларины (отвеча-
ющие на вопрос КТО?), а, значит, другая жизнь (ЧТО). Неизбежно 
потребуются и иные выразительные средства (соответствующие во-
просу КАК?). Это же элементарно. 

Что будет с жанрами? 
Средние века знали множество их при крайне ограниченном 

количестве стилей.  
У Средневековья было самое ценное – плерома Церкви. Сейчас 

секулярный зритель требует сразу много, всего-всего – и не насыща-
ется. Да и художник мечется в безрезультатных поисках непрестан-
но новых и новых способов формообразования, увлекаясь внешней 
стороной дела. Мечется – и не находит. А если и находит, то не в со-
стоянии ублаготвориться. И снова оказывается своей душой на мы-
тарствах от искусства. Ибо душе необходим не социальный заказ, а 
востребованность ее другими душами. Здесь не поможет хитрость 
компиляций; лицемерие оммажей будет ее даже раздражать. Здесь 
требуется искренность.  

Отринув каноны, обеспечивающие сакральный характер ис-
кусства, выстраивающие связь с богослужением и делавшие изна-
чально всякие «заимствования» легитимными, поскольку авторский 
фактор в богослужении априори вторичен, Запад счел за лучшее 
принять на вооружение Каролингские Книги.  

Но это уже тема следующей главы…   
 



116 
________________________________________________________________ 

Эволюция  
западноевропейского взгляда 

ожно, наверное, согласиться с той точкой зрения, что от-
мечает ныне дефицит ремесленного мастерства. Мастерство, без-
условно, важно. Особенно в парадигме западноевропейского миро-
видения, поскольку с VIII века Запад при составлении Libri Carolini 
(между 789 и 791 гг.) отделил художника от Церкви, отведя ему ме-
сто ремесленника, а не церковнослужителя (не путать со священно-
служителем), как то сложилось на православном Востоке. По Каро-
лингским Книгам, «Если художник – это простой ремесленник, <…> 
то тогда любое сверхъестественное действие в изготовлении икон 
должно быть отвергнуто. <...> Иконы не более чем земные произве-
дения искусства ремесленника».1 Суть теологии франков в отноше-
нии церковного образа получила подкрепление в богословии Фомы 
Аквинского: «В ремесле от ремесленника не требуется хорошего по-
ведения, от него требуется хорошее изделие. Скорее уж от произве-
дения можно требовать хорошего поведения, как от ножа требуют, 
чтобы он хорошо резал, от пилы – чтоб хорошо пилила, если бы они 
могли действовать сами, по своей воле. Поэтому и искусство нужно 
умельцу не для добродетельной жизни, а для того, чтобы изготавли-
вать хорошие изделия и сохранять их»2.  

При соответствующем умении и добросовестности мастера, 
ремесленное изделие вполне может стать искусством. И станови-
лось. Что мы видим в музеях материальной культуры. Пила и икона 

1 См. весьма подробную работу: Стасюк Владимир. Религиозно-эстетическая 
концепция LIBRI CAROLINI. Кандидатская диссертация на соискание ученой степени 
кандидата богословия. Троице-Сергиева Лавра. Сергиев Посад, 2000. С. 83. 

2 Цит. по: Безансон А. Запретный образ. М., 1999. С. 174. Безансон сослался на 
источник: Thomas d'Aquin. Somme theologique. la Пае. Q. 57. Art. 5. В русском издании 
Суммы теологии Аквината (вопрос 57, раздел 3, том 5) сказано несколько короче и 
иначе: «Искусство есть не что иное, как “правильное суждение о вещах, которые будут 
созданы”. Однако благо производимых искусством вещей зависит не от желающей спо-
собности человека, которая тем или иным образом испытывает воздействие, а от меры 
добра в том, что произведено. В самом деле, ремесленника хвалят не за желание, с ко-
торым он выполняет свою работу, а за качество выполненной работы» (Фома Аквин-
ский. Сумма теологии. Часть II-I. Киев, 2008 / Перев., ред. и прим. С.И Еремеев). 



117 
________________________________________________________________ 

таким образом уравнивались безблагодатностью своего происхож-
дения и отсутствием выхода в богословие.1 Однако в православном 
дискурсе, имея в виду материальный аспект, икона тоже всего-
навсего «доска и краски», как о том писали свв. Отцы. Никто из пра-
вославных не назначал Ангелов иконописцами. Какое «сверхъесте-
ственное действие в изготовлении икон должно быть» признано 
нами? Таких утверждений не найти. А вот уже приводимую нами 
мистическую связь образа с Первообразом через имя признал 
VII Вселенский собор, причем в качестве догмата. И потому данная 
связь через икону делает возможным откровение свыше. Но Каро-
лингские богословы наделили церковный образ лишь функциями 
ornamentum* (украшение) и memoria* (память). 

Здесь опять возникло философское противоречие между За-
падом и Востоком в отношении формообразования. Речь идет, ра-
зумеется, о христианском мире. Допустимо ли сближать memoria с 
формой? Нет, память о ком-то или о чем-то ближе к содержанию, к 
области этики. К форме логичней отнести ornamentum. Ибо украше-
ние категориально связано с эстетикой, а не с этикой. Однако orna-
mentum одновременно соединяет в себе еще два значения: честь и 
славу. Тоже этика! В данном случае совершенно произвольно полу-
чается переключение термина из одной сферы в другую. Кто-то 
скажет: зависит от контекста. Согласимся. Тогда зачем два термина? 
Если память указывает исключительно на этику, то, выходит, что 
один конструкт (память) оформляется другим конструктом «укра-
шение» – инструментом, имеющим грани этики и эстетики, причем 
делается это актом художника волюнтаристски, а не воздействием 
Духа и требованием канона. Судя по фреске Рафаэля, «Обручение 
Иосифа и Марии», в memoria возрастает элемент эстетики (фреска 
замечательная), а в ornamentum не возрастает элемент этики, а, 
наоборот, убывает, но сам ornamentum порывает иконологически с 
преданием, утрачивает семантическую связь со своим первоисточ-
ником – Евангельской правдой (В трактовке Рафаэля, возраст Иоси-
фа и Марии фактически одинаков). В результате, без действия Духа 
происходит расслабление художника (означенная выше история с 

1 Чем позднее воспользовались Лютер и Кальвин, опираясь именно на Каро-
лингские книги. 



118 
________________________________________________________________ 

Форнариной); за счет перекоса в сторону формы, нарастает все 
больше автономизация эстетики, но все больше теряется элемент 
этики, а в общем совершается уход от Истины с определенной утра-
той цельности явления как такового. 

Православный Восток изначально отверг такой путь. Известно 
мнение свт. Василия Великого, приведенное на заседании VII Все-
ленского собора: «Всё, что делается не по нужде, но ради украше-
ния, подлежит обвинению в безрассудстве»1. 

Вот у франков и получалось: memoria (а вместе с памятью и 
Истина) за счет нарастания ornamentum’а (внешней формы) слабело, 
а ornamentum за счет ослабевания истины укреплялся и, не сливаясь, 
сближался с decorum* (приличие, пристойность), но их не надо сме-
шивать. Происходило переключение на эффектность. Эстетизиро-
ванная реставрация античности в эпоху Возрождения явилась зако-
номерным апофеозом. 

И не могло быть иначе. Духовностью художника, его внутрен-
ним миром, нравственным состоянием перестал интересоваться за-
казчик, в том числе церковный (незачем: главное же – качество изде-
лия!). 

Подобное положение, безусловно, отражалось и на изобрази-
тельном искусстве. 

Им почти не занималось дворянство. На всю эпоху Возрожде-
ния из знаменитых художников был лишь один дворянин: Мике-
ланджело, да и тот в начале своей деятельности изрядно бедствовал. 
Вазари называет, правда, еще несколько живописцев-дворян, но они 
почти неизвестны, а список их крайне короток; данное исключение 
из правил подтверждает лишь правило. Мастерство в любом случае 
ценилось превыше всего. 

До сих пор разве не так? 

*** 

1 Деяния Вселенских Соборов. Т. 7. Казань, 1891. С. 252. 



119 
________________________________________________________________ 

Современная ситуация 

отя постмодернизм в лице концептуалистов провозгласил 
презрение к мастерству, что привело с одной стороны к массовому 
шарлатанству (пользуясь формулой Аллена Безансона, можно кон-
статировать: «Художников стало больше, чем искусства»1), а с дру-
гой – к потере настоящего профессионализма и как следствие – к 
потере интереса у подготовленного зрителя. Аспект векторов: если в 
древности ремесло (своим мастерством, как у античных греков) ша-
гало в искусство, то теперь искусство, обесцениваясь как продукт ду-
ха, шагает в ремесло. Речь идет, разумеется, о формообразовании. 
Здесь всё перед глазами, доказывать, собственно, ничего не надо. 

Ситуация в России XIX века 

днако почему же в России (в ее лучшие годы!) мы не видим 
подобных примеров «воровства» сюжетов? Практически никто не 
пользуется набором «несходных сходств» при разработке именно 
сюжетов. Даже в сугубо европеизированном золотом XIX веке. 
Причем, несмотря на значительно меньшее количество средств со-
общения по сравнению с сегодняшним днем: казалось бы, «воруй» – 
все равно никто не узнает. Я с трудом нашел диковинный образец за 
авторством пропагандиста-конъюнктурщика Дерюжкина, так не-
корректно использовавшим работу передвижника Маковского в 
своих целях. Или это надо считать постмодернистским трюком, не 
распознанным партийной цензурой, что не правдоподобно. Да, 
вполне допускаю: наверняка многое прошло мимо моего внима-
ния – ни на чем не настаиваю, кроме меньшей частотности подоб-
ных эпизодов в русской среде. 

Кончаловский считал себя убежденным европейцем, имея в 
планах даже навсегда остаться в Париже. Можно ли его считать рус-

1 Имеются в виду слова: «Еврейских художников больше, чем еврейской живо-
писи» (Безансон А. Запретный образ. М., 1999. С. 86). 



120 
________________________________________________________________ 

ским? Наверное, даже надо, но с самозаниженным русским эйдо-
сом. 

Оба примера принадлежат ХХ веку. А мы начинали разговор о 
ситуациях в XIX столетии… Хотя, повторяю, отдельные исключения 
вполне возможны. Не о них речь. 

Осталось интересное свидетельство младшего современника 
А. Пушкина, создателя пушкиноведения П. Анненкова (1813–
1887 гг.). Вот что сообщил первый биограф поэта: «Пример пра-
вильной оценки Гоголя дал Пушкин. Известно, что Гоголь взял у 
Пушкина мысль “Ревизора” и “Мертвых душ”, но менее известно, 
что Пушкин не совсем охотно уступил ему свое достояние. Одна-
ко ж, в кругу своих домашних, Пушкин говорил смеясь: “С этим ма-
лороссом надо быть осторожнее: он обирает меня так, что и кричать 
нельзя”. Глубокое слово! Пушкин понимал неписанные права обще-
ственного деятеля»1. 

Подобное подтверждение, но в более мягком тоне оставил 
Л. Павлищев, племянник нашего Гения, ссылавшийся на воспоми-
нания Натальи Николаевны, жены поэта (речь шла о мнении Пуш-
кина, высказанном им после прочтения самим Гоголем первых глав 
Мертвых душ): «Хитрый, хитрый малоросс, – говорил он жене, – пе-
ребил мне поэму; впрочем, Бог с ним; хорошо сделал; ни за что бы 
мне не удалось так изобразить “Похождения Чичикова”, как он»2. 

Советские литературоведы сочли необходимым «постоять за 
честь» Гоголя, усомнившись в словах П. Анненкова и Л. Павлищева. 
Так, М. Храпченко, один из светил Сталинской эпохи, настаивал: 
«Ни в какой мере нельзя признать достоверными утверждения, со-
держащиеся в мемуарах племянника Пушкина Л. Павлищева и 
П. Анненкова о том, что Гоголь самовольно воспользовался расска-
занным ему сюжетом, не получив на то согласия Пушкина…»3. 

1 Анненков П.В. Литературные воспоминания. Л., 1928. С. 52. (Выделение жир-
ным шрифтом мое. – В.К.) 

2 Павлищев Л.Н. Из семейной хроники // Исторический вестник. СПб., 1888. 
Т. XXXI, февраль. С 296. (Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.) 

3 Храпченко М.Б. Творчество Гоголя. М., 1954. С 345–346. 



121 
________________________________________________________________ 

Однако обратим внимание: упомянутые современники Пуш-
кина отнюдь не говорили о самовольном присвоении Николаем 
Васильевичем сюжетов Александра Сергеевича. 

Как этого можно не заметить? 
Анненков подчеркивал: «Пушкин не совсем охотно уступил» 

свои сюжеты. Да, с неохотой, но уступил, т.е. сделал одолжение. По-
тому «и кричать нельзя». Слова Павлищева «перебил мне поэму» 
тоже не говорят о плагиате. Перебить – вовсе не означает украсть. 
Здесь уместно понимать и как «хотел сам, но хитрый малоросс выпро-
сил». Прямых претензий к Гоголю не предъявляют ни Пушкин, ни 
Анненков, ни Павлищев. Тем более поэт одобряет правомочность 
поступка Николая Васильевича: «хорошо сделал». «Пушкин пони-
мал неписанные права общественного деятеля». И считался с ними. 

Но что это за права общественного деятеля? Почему бы Алексан-
дру Сергеевичу самому не написать повести и поэмы на уже пода-
ренные сюжеты? Ведь в любом случае он написал бы по-другому. 
Получилась бы вариация. Что в том страшного? 

Ан, нет... Совершенно очевидно, что «неписанное право» стать 
«вариатором» Рубенсом поэт отверг. Достоинство общественного 
деятеля (да и писателя!) не позволяло. 

Зато весьма курьезный случай не миновал Гоголя. Все-таки у 
него совершенно уникальная, удивительная судьба и в жизни, и в 
творчестве. Современники Николая Васильевича обращали внима-
ние на сходство пьесы Ревизор с комедией его земляка К.Ф. Квитко-
Основьяненко Приезжий из столицы.1 Писатели были знакомы друг с 

1 В.Б. Шкловский рассказывает так: «Эта комедия была написана в 1827 году, 
напечатана в 1840, но могла быть известна Гоголю в рукописи.  

Перескажем ход действия комедии. 
В одном городе ждут ревизора; для приезжего готовят спектакль. Приезжает ре-

визором молодой человек по фамилии Пустолобов. Один из чиновников знает его как 
пустейшего малого, но Пустолобов уговаривает знакомого, что в присылке его есть ка-
кая-то тайна. У городничего живет племянница – идеальная девушка; за ней начинает 
ухаживать Пустолобов, но сестра городничего сама хочет стать женой приезжего вель-
можи. Мнимый ревизор занимает у всех деньги и пытается исчезнуть, прихватив с со-
бою и невесту. Несмотря на то что он успел получить самую лучшую тройку, убежать 
ему не удается: его задерживает квартальный, по прозвищу Грошехватов. Оказывается, 
что Пустолобов по ошибке увез не племянницу городничего, а его сестру. Кроме того, 
из перехваченного письма открывается, что Пустолобов не ревизор. Приезжает насто-



122 
________________________________________________________________ 

другом и, по свидетельству А.Д. Галахова1, осенью 1839 г. встреча-
лись в доме М.П. Погодина. Речь не шла о выяснении авторского 
приоритета. Обсуждалась пьеса Квитко Пан Халявский. (В связи с 
нашей темой интересное название.) 

Однако курьезы продолжились. На то – и Гоголь… В Библио-
теке для чтения (1835 г.) была опубликована повесть А. Вельтмана 
Провинциальные актеры, которая в меньшей степени, но все же име-
ла сходство с Ревизором Гоголя.2 И если с Квитко дело до большого 
скандала не дошло, то Вельтман открыто нападал на автора Ревизора, 
обвиняя в заимствовании сюжетных линий. 

В конце концов, филологи пришли к согласию, наиболее ясно 
сформулированному Г. Александровским: «По всей вероятности, в 
виду часто повторявшихся в русской жизни случаев, подобных опи-
санному в „Ревизоре“, сложился бродячий рассказ анекдотического 
свойства, в котором подробно рассказывалось о мнимом ревизоре и 
одураченных им провинциальных чиновниках. <...> Весьма возмож-
но, что и Гоголь и Квитка обработали один из подобных рассказов, 
чем и объясняется то сходство, которое замечается в их комедиях»3. 

ящий ревизор, чем и кончается комедия» (Шкловский Виктор. Повести о прозе. В 2-х 
тт. Т. 2. М., 1966. С. 116). 

1 Галахов А.Д. Из «сороковых годов» // Гоголь в воспоминаниях современников. 
М., 1952. С. 403. 

2 В. Шкловский пересказывает ее содержание следующим образом: «В одном из 
пятисот пятидесяти городов империи едет на спектакль актер провинциальной труппы; 
на нем театральный мундир с двумя звездами. Но вот лошади понесли, возницу убило. 
В это время у городничего были гости. Гости собираются ехать на спектакль. Спек-
такль задерживается. Вдруг приходит неожиданное известие, что приехал генерал-
губернатор, которого ожидали. На самом деле это был актер, ехавший на спектакль. 
Его, разбитого, внесли в квартиру казначея; на нем театральный мундир. Он бредит 
кусками ролей, говорит о государственных делах, и это всех вводит в заблуждение. К 
дому ставят будку с часовым, чиновники едут представляться больному. У казначея 
молодая жена и дочь от первого брака. В бреду актер произносит любовные речи, 
называет имя Софьи; все думают, что это имя дочери городничего. Дальше следуют 
сцены ревности, но затем все разъясняется и актер попадает в сумасшедший дом. 

Действие в его повести связано с провинциальной труппой; о труппе все время 
говорят и в “Приезжем из столицы”.  

Вельтман в 1836 году перепечатал вещь в своей книге “Повести”, назвав ее “Не-
истовый Роланд”» (Шкловский Виктор. Указ. соч. С. 117).  

3 Александровский Г. Этюды по психологии художественного творчества. «Реви-
зор» Гоголя // Ежегодник коллегии Павла Галагана. 1897-1898. Киев, 1898. С. 211. 



123 
________________________________________________________________ 

Возможный выход из сложившегося курьеза состоял в конста-
тации нового архетипа с русской спецификой. Сложность заключа-
лась в том, что тогда еще не выработано было о нем понятие. И если 
в данном случае его (архетип) не учитывать, то сходство в решениях 
фабулы остается заметным. Разумеется, глупо сравнивать философ-
ский и художественный уровень Гоголя с уровнем Квитко и Вельт-
мана – это все равно что сравнивать водевиль с классикой, напри-
мер, с комедией Шекспира Сон в летнюю ночь, а Гоголь и есть клас-
сика. Однако размышляя о формообразовании, трудно пройти ми-
мо означенных совпадений. В начале главы ведь правильно ставился 
вопрос: почему в России (в ее лучшие годы!) мы не видим примеров 
«воровства» сюжетов? Трудно поверить, что этим мог заниматься 
наш классик. При его-то фантазии! Даже дух времени не позволял. 
«Тем не менее вопрос о заимствовании сюжета Гоголем у Квитки-
Основьяненко продолжает оставаться открытым»1, – заключает 
Ю. Розанов. 

И он же развернуто знакомит читателя с историей болезни, 
поразившей культуру России времен Первого Декаданса: «Рубеж 
веков и начало ХХ столетия в литературной жизни России отмечены 
особым интересом к заимствованиям, в том числе и к заимствовани-
ям в грубых формах плагиата. В литературном воровстве современ-
ники обвиняли А. Волынского, К. Бальмонта, А. Ремизова, 
Ф. Сологуба, Н. Клюева, О. Мандельштама и многих других менее 
известных авторов. “В литературном воздухе витает дух плагиа-
та...”, – зафиксировал ситуацию А. Блок в статье “Душа писателя”2. 
Защищаясь, обвиняемые писатели ссылались на мировой литера-
турный опыт, на классиков, апеллировали к идее коллективного 
(“соборного”) творчества. “Только <...> коллективным преемствен-
ным творчеством, – писал Ремизов в оправдательном письме в газе-
ту, – написались бессмертная “Божественная комедия” и “Фауст”3. 
Ему вторил автор “Мелкого беса”: “Вся наша литература – сплош-

1 Розанов Ю.Ф. Н.В. Гоголь и Г.Ф. Квитка-Основьяненко: история одного совпаде-
ния // https://www.domgogolya.ru/science/researches/1031/#12 

2 Цитата в цитате: Блок А. Собрание сочинений. В 6 тт. Т. 5. М., 1971. С. 285.  
3 Цитата в цитате: Ремизов А.М. Собрание сочинений. В 10 тт. Т. 2. М., 2000. С. 

609.



124 
________________________________________________________________ 

ной плагиат. А если бы это было не так – у нас не было бы великих 
поэтов, точно так же как не было бы ни Шекспира, ни Гете, которые, 
как известно, всегда работали на чужих материалах”1»2. Сюда допу-
стимо присоединить и пыл М. Волошина, отстаивавшего право 
брать у других необходимое для своего труда. Подобная ситуация на 
Западе сложилась намного раньше. В чем убеждают те же примеры 
с Рубенсом. Потому ради приличия понадобились «несходные сход-
ства»… 

Удивляет одна противоестественность: само понятие модер-
низма, означающее стремление к обновлению идей, форм, жанров и 
ценностей в культуре вроде должно категорически, на корню отри-
цать любые, даже самые малые заимствования, а на деле выходит 
противоположное: «воровство» в искусстве и литературе происхо-
дило и происходит «в грубых формах плагиата». Получается, мо-
дернисты не могли и не могут обойтись без старых идей и форм? 
Причем это наблюдается во всех странах, где появлялся модернизм.  

Что-то случилось не только в жизни культуры, но и духа. Что? 
Ведь постоянный поиск новых форм, техник и материалов еще 

не есть духовный изъян. Искусство призвано описывать мир таким, 
какой он есть в период жизни художника. 

Мир изменчив, потому и необходим поиск новых выразитель-
ных средств. Это же объективная истина. Иначе художник попадает 
ровно в ту ситуацию, что и академист с его застывшими формами. 
Значит, причина кризиса залегает здесь глубже. Обвинение «в утра-
те религиозности и оскудении духовности людей, считавших себя 
причастными к искусству» (И. Ильин) – декларативно и мало что 
дает для понимания проблемы. Ибо сразу возникает встречный во-
прос: «А почему произошла утрата религиозности и оскудение ду-
ховности художественной среды?». Новый ответ снова породит во-
просы – и так до бесконечности… 

1 Цитата в цитате: Данько Е.А. Воспоминания о Федоре Сологубе // Лица. Био-
графический альманах. Вып. 1. СПб., 1992. С. 233. 

2 Розанов Ю.Ф. Указ. соч. 



125 
________________________________________________________________ 

На мой взгляд, начало духовного кризиса (а он и есть основная 
причина всех кризисов) лежит в идее папизма.1 Звучит парадок-
сально, но это так. В погоне за престижем римские понтифики по-
рой теряли даже приличие. Во что превратился авторитет папы, 
можно узнать из 4-го параграфа Обратная сторона титанизма главы 
Общая характеристика эстетики Возрождения в книге А.Ф. Лосева 
Эстетика Возрождения (М., 1998. С. 120–139). При таком положении 
дел католичество было обречено на неминуемый взрыв протеста. Он 
в XVI веке и произошел, породив дальнейший распад протестант-
ских структур. А при нарастании атомизации социума хаотический 
процесс лишь возрастает. Для преодоления кризиса понадобились 
особые меры. Ничего лучше не придумали: Церковь отныне обязана 
следовать за миром, подстраиваясь под его запросы, сообразуясь с 
его духовным и нравственным состоянием. Что сегодня вылилось в 
церковные браки педерастов. Вот так появился на свет атеизм как 
общественное явление в качестве реакции на все опускающуюся 
планку духовной жизни. Потому и произошла утрата религиозно-
сти и оскудение этой самой духовности. Порог допустимого стал со-
всем низок. Но появился новый тип мышления – Модерн (не путать 
с одноименным стилем). Он и характерен для эпохи Первого Дека-
данса, для Второго же – тем более. Ведь декаданс, по определению 
Кшиштофа Занусси, «это форма, которая уже ничего не ограничи-
вает, а, наоборот, заполняет. <…> Это предвестие смерти»2. Сино-
дальный период РПЦ явился наилучшим временем для проникно-
вения всех западных влияний, начиная от «живоподобия» в иконо-
писи и кончая атеизмом в обществе. А поскольку до сих пор «наше 
сознание — рабское, пока мы просто копируем европейский Мо-
дерн. Во всем»3, то изменяем своим национальным кодам, не говоря 
о духовности. 

1 Время возникновения доктрины папизма (учения о властных полномочиях од-
ного человека над церковью) – IV в. В нач. V в. папа Иннокентий I (402–417 гг.) впер-
вые со всей категоричностью обосновал авторитет Римской церкви и провозгласил, что 
источник власти папы – верховенство ап. Петра. Иннокентий настаивал на том, что па-
пе принадлежит право разрешать вопросы о догматах и другие церковные споры. 

2 Занусси К. Что будет с Европой? // Вопросы философии. М., 1990. № 4. С. 166. 
3 Дугин Александр. Модерн отчаянно врал о самом себе // https://dzen.ru/a/Z3HDuNt 

0zwsqaMSu 



126 
________________________________________________________________ 

Максимов А.М. Богородица с Младенцем. 1846 г. ГТГ. 

Влияет ли это на формообразование в искусстве? Напрямую… 
Свидетелями чего мы и являемся уже во время разгула Второго Де-
каданса. Модернисты теперь кажутся детьми в сравнении с постмо-
дернистами, а тем более с пост-постмодернистами (они же –
псевдомодернисты, цифромодернисты и метамодернисты). К чему 
приведет такой вектор развития русской культуры – нетрудно дога-
даться. 

Но дабы обрести твердую почву под ногами, нам надо знать 
что она из себя представляет. Потому переходим к следующей гла-
ве. 



127 
________________________________________________________________ 

Истоки 

ело в отношении к формообразованию на Западе и на пра-
вославном Востоке: уже с древности оно сложилось разное. Что бы-
ло заметно выше в главе Несходные сходства. Но еще наглядней вид-
но на примерах храмового строительства. В противоположность ан-
тичной и ее продолжательнице – католической архитектуре, кото-
рые, исходя из внешнего, шли к внутреннему и придавали содержа-
ние форме, православная же архитектура исходила из содержа-
ния, придавая ему форму, идя таким образом от внутреннего к 
внешнему. Именно литургия продиктовала крестово-купольный 
тип византийского и древнерусского храма, а не под архитектуру 
подстраивалось само богослужение.1 Приоритет на Западе получает 
внешнее убранство в античных и католических храмах (любой ан-
тичный храм, не считая одной статуи бога, которому он посвящен, 
практически пуст внутри, однако эффектно украшен его экстерьер – 
одни рельефы фронтонов чего стоят!) Данное обстоятельство осо-
бенно справедливо и в отношении готических соборов, роскошно 
украшенных скульптурой извне и крайне бедно наполненных деко-
ром внутри; но разве подобная картина присуща только готическим 
соборам? В православных храмах возобладал приоритет внутренне-
го убранства (как выражение преимущества внутреннего духовного 
богатства христианина над внешним; причем это не создание деко-
ра, а именно оформление – выработка стройной системы необхо-
димых сюжетов, т.е. содержания). Другими словами, переводя на 
язык изобразительного искусства, Запад больше беспокоится о 
форме произведения, а Россия о содержании, но не забывая и о 
форме, конечно (яркий пример – сама каноничная икона с ее глубо-
ким изобразительным языком). Именно содержание2 диктует ико-

1 О чем, кстати, весьма часто забывают (или не знают?) современные «церков-
ные зодчие». Достаточно обратить внимание на доклады, прочитанные архитекторами 
на многих научных и церковных конференциях. Все это тоже проблемы формообразо-
вания, которые требуют внимания. 

2 Н. Тарабукин относительно содержания в иконописи высказывается следую-
щим образом: «Термин “содержание”… не применим к иконе. “Содержание” есть не-
что, заключенное внутри произведения и раскрываемое через форму. Художественное 
произведение этим содержанием исчерпывается. В раскрытии этого содержания – 



128 
________________________________________________________________ 

нописцу при создании так называемого «точного списка с...» следо-
вать авторитетным древним образцам, при всей «точности» не впа-
дая в буквализм обычной копии, но и далеко не уходя от протогра-
фа. Что как раз выше отмечал В.Н. Лазарев: «…при всей имперсо-
нальности его [иконописца] творчества последнее никогда не кажет-
ся нам безликим». Однако вопреки мнению Виктора Никитича, вы-
нужден повторить: этот «зазор» оставлялся изографу как простран-
ство для действия в нем Святого Духа. 

Русский взгляд на образ 

удожественный образ таинственно рождается во вне из 
души русского художника, обретая материальные формы (вектор 
«из души – в бытие»). Древнее мистическое содержание слова «об-
раз» проясняется этимологией: «Корень “раз” (в другой огласовке – 
“рез”, как, например, в “рез-ать”) означает “прорезание”, прохожде-
ние границы между разными областями бытия, в особенности же 
между внутренним духовным миром человека и внележащим, 
внешним бытием»1. Приставка «об» указывает именно на обработку 
душой художника содержания, придания ему соответствующей 
формы. Подобный процесс характерен для созерцающей личности. 

Западный художник идет в обратном направлении (вектор «из 
бытия – к душе») и изначально противопоставляет свое видение, 
сводящееся к иному пониманию формы. Разумеется, бывали на За-
паде и консервативные тенденции (например, засилье французской 
Академии, о чем говорилось выше, однако в европейских условиях 
позднего Нового времени век рутинеров – всегда короток. С прихо-

смысл художественного произведения и задача эстетики. Смысл иконы больше ее со-
держания в обычном словопонимании». Но есть и другое высказывание этого мастито-
го искусствоведа: «Религиозное искусство – лишь орудие в руках Церкви для выраже-
ния определенного содержания, где форма совершенно детерминирована этим содер-
жанием» (Тарабукин Н.М. Смысл иконы. М., 1999. С. 44). 

1 Моторин А.В. Имидж и образ // Духовные начала русского искусства и образо-
вания: Материалы Всерос. науч. конф. «Духовные начала русского искусства и образо-
вания» (Никитские чтения). Великий Новгород, 2002. С. 37.  



129 
________________________________________________________________ 

дом модернизма они были окончательно вытеснены на обочину ис-
тории искусства, став маргиналами. 

Репин И.Е. Бурлаки на Волге. 1870—1873. 

Мане Э. Завтрак на траве. 1863 г. 



130 
________________________________________________________________ 

Творческая молодежь часто недоумевает и даже негодует: по-
чему во Франции те же импрессионисты занимались «настоящей 
живописью», а у нас в России передвижники воевали за сермяжную 
«правду жизни»? «Правда» заключалась в том, что по Волге бурлаки 
якобы таскали баржи, нечеловечески трудились, а в то же самое 
время Парижская публика безудержно веселилась. Художники на 
открытом воздухе в свою усладу писали обнаженных женщин, весе-
лых мужчин… Как тут было не упереться в апорию честному чело-
веку и вместе с тем ценителю живописи! Тем более искусство фран-
цузов оказалось действительно всемирно признанным. Его попу-
лярность в мире несравнима с популярностью передвижников. 

Ренуар О. Бал в Мулен де ла Галетт. 1876. 

Ради выхода из «апории», следовательно, надо обратить вни-
мание на то, какие идеи занимали умы русской интеллигенции. 



131 
________________________________________________________________ 

Один из принципиальных «революционных демократов» 
Н. Чернышевский в диссертации с красноречивым названием Эсте-
тические отношения искусства к действительности (1853 г.) писал: 
«Существенное значение искусства – воспроизведение того, чем ин-
тересуется человек в действительности. Но, интересуясь явлениями 
жизни, человек не может, сознательно или бессознательно, не про-
износить о них своего приговора; поэт или художник, не будучи в 
состоянии перестать быть человеком вообще, не может, если б и хо-
тел, отказаться от произнесения своего приговора над изображае-
мыми явлениями; приговор этот выражается в его произведе-
нии — вот новое значение произведений искусства, по которому ис-
кусство становится в число нравственных деятельностей человека»1. 

Многие деятели культуры сер. XIX столетия были просто 
одержимы идеей приговора. Кому? Разумеется, не Английской ко-
ролеве. Судя хотя бы по тематике произведений, было два основных 
адресата: правящая монархия и Православная Церковь. Тот же Чер-
нышевский продолжал настаивать: «Если человек, в котором ум-
ственная деятельность сильно возбуждена вопросами, порождае-
мыми наблюдением жизни, одарен художническим талантом, то в 
его произведениях, сознательно или бессознательно, выразится 
стремление произнести живой приговор о явлениях, интересую-
щих его»2. 

Приговоры раздавали на все 4 стороны света, да и раздавались 
со всех сторон. Вот так надсадно появились вопросы-нарывы «Кто 
виноват?», заданный А. Герценом, и «Что делать?», подхваченный 
тем же Чернышевским. 

И если виноватых искать долго не пришлось (они помечались 
подрывом бомб), то за ответом на «Что делать?» почему-то понадо-
билось идти на Запад. 

И самое удивительное – подобные обвинения оказывались в 
России услышанными «наверху». Во всяком случае, отвергнутую 

1 Чернышевский Н. Г. Эстетические отношения искусства к действительности. 
Диссертация // Он же. Сочинения в 2 тт. Т. 1. М., 1986. С. 165. (Выделение жирным 
шрифтом мое. – В.К.) 

2 Там же. С. 166. (Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.) 



132 
________________________________________________________________ 

диссертацию потом признали защищенной и пусть с проволочка-
ми, но степень магистра Николай Гаврилович все-таки получил. 

Есть ли подобные прецеденты в Советскую и постсоветскую 
эпохи? Трудно вспомнить… Как-то мало верится, чтобы философ-
диссидент был хотя бы допущен к защите диссертации, основные 
положения которой – обличение правящего режима, с требования-
ми вынесения ему приговора. 

Две подсистемы культуры 

ади продвижения далее по тексту здесь необходимо сде-
лать одно уточнение. При всем своеобразии русской культуры, ее 
отличии от западной уже в самом формообразовании, следует раз-
личать в ней две подсистемы: церковную и светскую. Говоря очень 
упрощенно, в церковной – больше отразилась вера народа, его пред-
ставления о вечности и Небе; в светской – проявлялись народные 
представления о мире, размышления (даже революционные) о сво-
ем времени и о земле. Причем земля на Руси имела и имеет глубо-
кое содержание: она – кормилица, а не просто вещество; она – ме-
сто, онтологическая данность бытия, его несокрытость – то, из чего 
жизнь пробивается наружу, но земля будучи природой, по Герак-
литу, любит скрывать, ибо в нее все и возвращается («…земля еси и 
в землю отъидеши» Быт. 3:19). Не только в народной среде, подчас 
хранящей в себе рудименты язычества, но и в Православии отноше-
ние к земле тоже благоговейное. Пустынник, забираясь в места даже 
с дурной славой, непременно их преображал, как это сделал, 
например, преп. Варлаам Хутынский. И не один он. 

Обе подсистемы нерасторжимо связаны, часто смешивались, 
влияя друг на друга, особенно в раннем Средневековье, а в Новое 
время обе даже испытывали сильное влияние западной культуры 
(ср. французский и русский лубок XIX в.), тем не менее во избежа-
ние путаницы, стоит их рассматривать отдельно и не забывать об их 
единстве. Подсистемы ведь две, а система одна. 



133 
________________________________________________________________ 

Формы и нормы 

рама русских передвижников состояла в повальном по-
гружении с головой в экзистенциальную проблему «ЧТО». Как они 
могли «отказаться от произнесения своего приговора над изобража-
емыми явлениями»? В этом обвинительном раже художники фак-
тически забыли о природе искусства, его условности, беспрекослов-
но придерживаясь демотического* языка, понятного всем, как пятак. 
О принципе русской иконописи они и не могли знать. А коль зна-
ли б, то многое ли могло измениться? Маловероятно. Передвижни-
ки В. Васнецов и М. Нестеров расписывали храмы в том же духе, что 
И. Крамской писал портрет Л. Толстого. И даже после открытия 
древней иконописи Васнецов принципиально считал обязательной 
прямую перспективу для иконы. Вот образец того, как странно 
смешались между собой две упомянутые подсистемы, что в резуль-
тате приводило к эклектике. «Древняя икона для Васнецова предмет 
изучения извне, а не плод вживания в живую ткань Предания Церк-
ви, его искусство выходит не из глубин духовного опыта Правосла-
вия, а из предпосылок той же расцерковленной светской культу-
ры»1, – как заметил Л. Успенский. 

Но изографу «золотого периода» иконописи особо и не надо 
было помнить о форме: сам канон не позволял забывать о ней. Так, 
грамотному человеку нет нужды проверять себя на предмет пра-
вильности синтаксиса и морфологии после каждого высказанного 
предложения; правило (требование к форме) просто стало органич-
ной нормой. 

В нашем контексте на примере норм необходимо вести речь 
как раз о форме. 

Что она из себя представляет? Будет ли данное понятие одина-
ковым для западноевропейского художника и русского? 

Все зависит от эпохи, к которой принадлежат художники. От 
французского и русского академиста вряд ли стоит ждать больших 
расхождений в понимании формы. А вот между передвижниками и 

1 Успенский Л.А. Богословие иконы Православной Церкви. Париж, 1989. С. 383. 



134 
________________________________________________________________ 

импрессионистами, тем более постимпрессионистами существен-
ная разница явно возникнет. 

Отбросим крайности и субъективность авторских толкований. 
Хотя критик ожидаемо выскажет свое недоумение: «Толкование не-
возможно без субъекта. А раз так, то о чем можно рассуждать?» 
Предлагаю в данном случае обратить внимание на национально- 
ментальный подход. 

Объективно форма представляет собой «внешность» искусства, 
его «материю», набор и сочетание изобразительных средств. Для 
условного западного и русского проевропейского художника это и 
будет формой. Но для нашего условного православного художника 
она непременно связана с духовностью, с внутренним миром, с ис-
точником возникновения самого замысла картины. Не случайно же 
родился термин «мыслеформа». Для русского творца форма будет 
катапетасмой* тайны, скрывающей и открывающей истину подлин-
ной художественности, связанной с духовным «оно само» (И. Ильин). 
Даже у штайнерианца Андрея Белого существует иерархический 
ряд форм искусства, отвечающих иерархическому миропорядку; 
эти формы – эквиваленты соответствующих уровней бытия. Други-
ми словами, для нашего символиста – это не понятие «поверхно-
сти», а связь с «глубиной». Для Г. Вельфлина же существуют две ос-
новные формы: геометрическая и органическая; геометрическая 
форма – это отстранение от законов существующего мира, органи-
ческая – приятие мира и соблюдение его принципов. 

Для европейца, наряду с общим понятием формы как таковой, 
имеется дефиниция, различающая внутреннюю и внешнюю формы. 
В связи с теорией искусства, впервые аналогичное подразделение 
произвел Г. Гегель в трактате Эстетика. 

Внешняя форма. По мнению Гегеля, внешняя форма относи-
тельно самостоятельна и в обусловленном смысле может быть без-
участна к содержанию, но содержание идеи и ее воплощение соот-
ветствуют друг другу. Художественная идея свободно создает свою 
собственную форму. Но сама форма, появившись на свет, может не 
зависеть от содержания. Философ уже тогда понял специфику за-
падного формообразования. Внешняя форма диктуется человеком, 



135 
________________________________________________________________ 

задается внешними обстоятельствами. Вектор извне – вовнутрь. 
Изобразительные средства для того и существуют, чтобы воплотить 
содержание. Любой замысел нуждается в конкретном материале и в 
способах выражения. По ходу реализации автором своей концеп-
ции происходит физическое воплощение художественного образа. 
При том, внешняя форма не создается полностью заново – язык 
изобразительного искусства, физические законы материала суще-
ствуют как самостоятельные явления, которые имеют свою историю. 

Картина, например, как состояла, так и состоит из совокупно-
сти цветовых пятен на плоскости, независимо от того, что на ней 
изображено, будь то батальная сцена Бородино, натюрморт, порт-
рет или абстракция Малевича, а рисунок представляет собой сово-
купность линий и светотеней – ради передачи формы предметов. 
Эксперименты авангардистов оставляю за скобками, поскольку 
несть им числа. Всех – не учесть. 

Внешняя форма в большей степени ограничивает, отделяет от 
других форм, задает очертания и самостоятельность существования, 
поэтому иногда трактуется как исключительно материальная. Но 
имея в виду, что человек пребывает в мире форм, а не просто рас-
сматривает или измеряет их, т.е. полноценно участвует в процессе 
взаимодействия, следует учитывать следующий момент: внешняя 
форма перестает быть просто оболочкой или просто границей, вос-
принимаемой нашими органами чувств. Она предполагает в себе, 
помимо материала, имматериальность, т.е. системное единство все-
го того, что разъединено и обособлено. Потому соответствует зако-
нам и условиям человеческого восприятия. 

Внешняя форма вещи и физическая форма той же вещи не 
конгруэнтны. 

Внутренняя форма. Она органична содержанию, ко-
торое не существует без нее. 

Для Гегеля это некая идея, некий одухотворяющий принцип: 
«Душа статуи, имеющей человеческую форму, еще не исходит из 
“внутреннего”, еще не есть язык, [т. е.] наличное бытие, которое са-



136 
________________________________________________________________ 

мо по себе внутренне – и “внутреннее”...»1. Любая идея, пусть самая 
«прогрессивная» и оригинальная, для своего выражения требует се-
бе не только соответствующей художественной формы, но и опре-
деленной упорядоченности содержания. Требует того, что и называ-
ется именно внутренней формой.2 Без нее просто не создать произ-
ведения искусства. Ибо она оказывает влияние на выбор внешней 
формы, на работу с материалом и «языком» искусства. 
Как писал А. Потебня, «внутренняя форма... есть не образ предмета, 
а образ образа, то есть представление»3. Это начало отсчета произ-
ведения. М. Бахтин называет ее мостом, ведущим к содержанию. 

И если внешняя форма, как было сказано, соответствует зако-
нам и условиям человеческого восприятия, то внутренняя отвечает 
определенному культурному контексту, философским и религиоз-
ным представлениям, подвержена влиянию архетипов. Культурный 
контекст же создает новые художественные связи, что способствует 
появлению новых внутренних форм. Культура пребывает в их 
устойчивом поиске ради совершенства и выразительности искус-
ства. 

Какие конкретно компоненты включает в себя внутренняя 
форма? Жанр, композицию, систему пространства, ритм, способы 
передачи времени. 

Ритм часто объясняют повторением композиционных эле-
ментов через известный промежуток времени или пространства. На 
мой взгляд, подобная точка зрения мало объясняет суть вопроса. А 
если взять портрет, особенно в профиль, какие элементы могут в 
нем повторяться? Или тогда надо признать, по меньшей мере, некие 
упущения в таком объяснении. Не лучше ли считать ритмом вы-
строенную художником структуру узлов психологического напря-
жения, с его апогеями и перигеями? Здесь особое значение приоб-

1 Гегель Г.В.Ф. Эстетика. В 4 тт. Т. 4. М., 1973. С. 123. 
2 Выразительный пример ее приводит М. Хайдеггер: «Стенки и дно, из которых 

состоит чаша и благодаря которым она стоит, не являются собственно вмещающими в 
ней. Если же вмещающее заключается в пустоте чаши, то горшечник <...> формует пу-
стоту. Ради нее, в ней и из нее он придает глине определенный образ. <...> Веществен-
ность емкости покоится вовсе не в материале, из которого она состоит, а во вмещаю-
щей пустоте» (Хайдеггер М. Время и бытие. М., 1993. С. 318). 

3 Потебня А.А. Эстетика и поэтика. М., 1976. С. 147. 



137 
________________________________________________________________ 

ретает фактор времени при движении от одного узла к другому. В 
живописи это сказывается в меньшей степени; в кино, на театре, в 
литературе – в большей. 

Функция ритма – создание «экспрессивносодержательной ем-
кости произведения» (Г.А. Карцева) как средства воздействия на 
зрителя. Ритм находится в тесной связи с композицией. Лат. 
compositio имеет 10 значений; из них для нас подходит 4: 1) состав-
ление, сочетание, связывание, сложение, соединение; 2) приготовление; 3) 
составление, работа над сочинением; 4) приведение в порядок, упорядоче-
ние, устройство.1 Это – сочинение художественного произведения, 
принцип соединения элементов и частей произведения, скоорди-
нированных между собой и с целым. Композиция связана с эврит-
мией или с ее древним синонимом – сложной симметрией. 

Андреа дель Сарто. 
Богородица с четырьмя святыми.       Святое Семейство. 
1530 г. 1520г. 
Пример композиции Пример асимметричной 
с четкой осью симметрии. композиции. 

1 Дворецкий И.Х. Латинско-русский словарь. М., 1978. С. 219. 



138 
________________________________________________________________ 

Если композиция имеет довольно ясную ось симметрии, то 
художник изобретательно и как можно больше ищет различие 
между ее левой и правой частями; если композиция асимметрична, 
то художник ищет как можно больше сходства между обеими ча-
стями ради равновесия и гармоничности картины. 

Контраст – условие самой видимости изображения, при ну-
левом контрасте зритель сможет созерцать лишь фон. Контраст – 
еще выражение закона единства и борьбы противоположностей. 
Имеет виды: цветовой, тональный, цвето-насыщенный. Без него 
(контраста) невозможно никакое искусство, ибо он является не толь-
ко мощнейшим средством выразительности, но и естественным за-
коном композиции, законом искусства вообще. 

Иногда в рассуждениях бывает заметной путаница между по-
нятиями композиция и структура. Первая включает в себя вторую, 
а вторая органично входит в первую. Грамотная композиция – это 
внятное распределение входящих в нее элементов на плоскости 
картины. Структура же – представляет собой целостный характер 
связей между элементами; это единый закон формообразования. 

Пора бы перейти к вопросу о нормативности искусства, хотя 
мы его уже касались. На первый взгляд, он кажется надуманным и 
даже лишним. Но если обратиться к конкретике, то ситуация обре-
тает другие краски. 

Начну с академизма. Французская Академия изящных искусств 
периода классицизма в лице ее секретаря А. Фелибьена артикули-
ровала иерархию жанров. В своем предисловии к курсу лекций, 
прочитанным студентам, Фелибьен сформулировал ее так: «Тот, кто 
изрядно пишет пейзажи, стоит выше пишущего единственно фрук-
ты, цветы и раковины. Тот, кто пишет живых животных, ценится 
больше, чем рисующие лишь мёртвые и неподвижные вещи; и коль 
скоро образ человеческий есть самое совершенное творение Бога на 
Земле, столь же несомненно, что тот, кто становится подражателем 
Божиим, изображая человеческий образ, делается превосходнее 
всех других… Художник, делающий лишь портреты, ещё не достиг 
того высокого совершенства Искусства и не может претендовать на 
честь, которую получают наиболее умелые. Для того потребно ему 
перейти от единственной фигуры к представлению купно несколь-



139 
________________________________________________________________ 

ких; должно обратиться к истории и баснословиям древних; надоб-
но представить великие дела, подобно историкам, или предметы 
приятные, подобно Поэтам, и поднимаясь ещё выше, при помощи 
композиций Аллегорических надлежит уметь скрывать под покро-
вом баснословия добродетели величайших мужей и возвышенней-
шие из таинств»1. Данная иерархия на протяжении XVII–XIX вв. 
была основополагающей для академической живописи. 

Нельзя сказать, что такое положение вещей воспринималось 
безоговорочно. Система академического ранжирования вызвала не-
мало споров и недовольства среди преподавателей и студентов в са-
мой Франции. 

Начать разговор лучше с канонов, которые предписывали, как 
нужно создавать картины. Тематика, композиция, колорит и закон-
ченность произведений тщательно регулировались академическими 
требованиями ради эстетики, вроде бы и диктуемой канонами. Ху-
дожникам, не соблюдавшим их, было крайне сложно построить ка-
рьеру. Например, их не допускали в Парижский салон и не включа-
ли в списки «рекомендованных художников» для преподавания в 
официальных учебных заведениях или для получения государствен-
ных заказов. Стремление академий оценивать художников по их 
способности передавать «моральный посыл» привнесло в искусство 
совершенно нехудожественный элемент. Морализаторство нико-
гда не доводило до добра. В результате заурядные исторические 
картины получали преимущество перед талантливо написанными 
пейзажами и жанровыми картинами. Хуже того, вся система пре-
пятствовала экспериментам и новациям, предпочитая конформизм 
и повторение. Ее представители, прекрасно владея «правилами и 
законами искусства», рано или поздно приходили в тупик «мерт-
вых» отживших способов организации материала. Почему? Потому 
что при разном содержании произведения форма бралась одна и та 
же, становилась заученной. Требовалось, в частности, безупречное 
следование основам перспективы, анатомии и теории цвета. Фигуры 
натурщиков на картине писались более схематичными и отвлечен-

1 Иерархия жанров (ок. 1669–1900). Система Ранжирования академического ис-
кусства / Энциклопедия истории искусства // http://www.visual-arts-cork.com/history-of-
art/hierarchy-of-genres.htm 



140 
________________________________________________________________ 

ными, чем они были на самом деле. Для чего? Для «идеальной фор-
мы». Она в Академии с тем и внедрялась, чтобы иметь возможность 
представлять идеалы. Но идеалы уже были подложные. Церковь 
хранила Евангельские примеры и воспитывала на них свой народ. 
Они оставались неизменными, ибо имели основанием идеалы Цар-
ства Небесного. Вместо этого Академия ориентировала художников 
исключительно на античные образцы – языческие, духовно затем-
ненные артефакты. Они и считались эталонами «идеальной фор-
мы». 

Позже, в XIX веке, вся академическая система постепенно утра-
тила свою репутацию, ибо видные (но не вписывающиеся в рамки) 
художники Мане, Моне и Сезанн, были исключены из Парижского 
салона, в то время как работы менее значимых живописцев беспре-
пятственно выставлялись. (Надо, кстати, заметить: художники-
импрессионисты почти не писали исторических картин.) Споры 
приняли настолько ожесточенный характер, что в 1863 г. француз-
ский император Наполеон III организовал «альтернативный» салон, 
известный как Салон отверженных, для демонстрации работ, отверг-
нутых французской Академией. 

И чем это обернулось? Сегодня значительный ряд художников 
утратил знание композиции и умение ее строить. Чаще встречается 
творческая беспомощность, нежели удача. На выставках реалисти-
ческого искусства и у нас и на Западе доминируют жанры портрета 
и натюрморта. Их осмысление тоже оставляет желать лучшего. По-
зитивистское отношение и здесь вытравило всякий дух здорового 
творчества. Ибо доморощенные борцы с фантазией художника от-
вели ему роль лишь «фотографа» действительности. Сам же термин 
«композиция» (лат. compositio, букв. – соположение, складывание, со-
ставление, сочинение, сочетание) говорит о невозможности обойтись 
без фантазии. Как можно сочинить без нее произведение? Более то-
го, философское осмысление мира и отображение его понимания 
морализаторы объявили «магией мечты». Таким образом, самоупор 
в мораль на выходе дает не идеал, не очищение от греха, а идеоло-
гию, вырождающуюся в квазирелигию. Чем и объяснимо ее адеп-
тами нетерпимое отношение к любой философии, даже к христиан-
ской. И это после того, как полезность любомудрия для развития 



141 
________________________________________________________________ 

мыслительных способностей человека не отрицал даже ее против-
ник святитель Григорий Палама, называвший философию «ядом 
цикуты». Святитель имел в виду исключительно языческую фило-
софию, поскольку христианская тогда еще оформилась в той степе-
ни, какой мы ее знаем сегодня. Если же радикально отрицать фило-
софское знание, то неизменно возникает вопрос: какое искусство 
возможно без него? В противном случае, такое искусство будет столь 
же поверхностно, банально, заурядно, как пейзажи и натюрморты 
педантичного позитивиста. Без философского осмысления мира ху-
дожником творчество вообще невозможно. Н. Тарабукину принад-
лежит афоризм: «Гениальность есть категория философская, та-
лантливость – техническая»1. 

Беда Академии художеств не в том, что она якобы принуждает 
к определенным живописным приемам, композиционным законам 
и правилам колорита (всё это необходимо знать профессионалу), а в 
том, что Академия схематизирует взгляд на жизнь, канонизируя 
набор схем для понимания окружающего мира. Но никакие пред-
варительные схемы не способны вместить в себя бытие и его непред-
сказуемость; невозможно исчерпывающе объяснить одними схема-
ми полноту жизни. Потому изобразительная форма академиста все-
гда мертва. Он озабочен не познанием многосложности мира, а 
приобретением умения «скрывать под покровом баснословия доб-
родетели величайших мужей и возвышеннейшие из таинств». 

И тем не менее для русских академистов втор. пол. XIX в. глав-
ным становилось не столько научение указанным навыкам, сколько 
сохранение верности религиозным началам, имеющим опору в са-
мой жизни, в истории народа. Еще раз напомню слова акад. 
Ф. Буслаева: «Только тот исторический сюжет годится для искусства, 
который затрагивает современные художнику интересы, который 
связывает настоящее с прошедшим сродством идей, и идеи принад-
лежат вечности, пред которою исчезают и настоящее, и прошед-
шее». «Идеи, принадлежащие вечности» – это, безусловно, идеи ре-
лигиозные. Потому повышенное внимание к содержанию и явилось 

1 Тарабукин Н.М. Смысл иконы. М., 1999. С. 43. (Под «техникой» Николай Ми-
хайлович имел в виду «мастерство». – В.К.) 



142 
________________________________________________________________ 

отличительной чертой русской академической школы от всех евро-
пейских. 

Бунт передвижников против Академии (1863 г.) не выдвигал 
«искусствометрических» претензий, не ради эстетики он случился. 
Художники отказывались, подобно импрессионистам, от античных 
и библейских сюжетов, но не ради обновления языка живописи, а в 
пользу сугубо «современных художнику интересов», замыкавшихся 
на «правдивых сценах из народной жизни»; протестующие не пред-
ложили новых подходов, оригинальных форм, а продолжали поль-
зоваться теми, что обрели в Академии. 

«Мастерство заменялось светским дилетантизмом Маковских, 
тонкость анализа ретушерской добросовестностью Крамского. Но 
говорить о живописных приемах передвижников не приходится, так 
же, как нельзя ставить по отношению к ним вопроса о школе или 
называть выступление 13-ти конкурентов – художественной револю-
цией»1, – писал Н. Радлов. Иными словами, новое вино (содержа-
ние) вливалось в старые мехи (форму).2 Не состоялся их естествен-
ный синтез, как состоялся у Н. Гоголя, на что указывал Андрей Бе-
лый (о чем ниже). 

Художественные усилия защитников изможденных бурлаков и 
почитателей пламенных народников (И. Репин), непримиримых ан-
тиклерикалов (В. Перов) и всяких прочих певцов «обездоленного 
народа» (Н. Касаткин, К. Лемох, Ф. Журавлев и др.) по причине «од-
нобокости» феномена не нашли достойного мирового признания. 
Злоба дня вытравила в художниках тоску по Небу вместе с отказом 
от Евангельских тем, оставив живописцев без новых и необходимых 
выразительных пластических средств; сиюминутное заслонило со-
бой вечное. «Слух снизу» оказался явно недостаточным. 

Бунт передвижников в Академии – как нравственный архетип – 
логично завершился социальным бунтом в России 1917 г. Не оттого 

1 Радлов Н.Э. От Репина до Григорьева. Пг., 1923. С. 11. 
2 Привожу очередное подтверждение хорошего «слуха сверху». Об инциденте 

доложили имп. Александру II. Да, первоначально по причине террора бомбистов по-
следовала соответственная реакция власти: за академистами – любителями «пригово-
ров» – установили тайный полицейский пригляд. Дальше – самое интересное: все про-
шения «бунтовщиков» были удовлетворены, а уже покинувшим Академию вручили 
дипломы классного художника второй степени. 



143 
________________________________________________________________ 

ли именно передвижники оказались симпатичны В. Ленину, а не 
услужливые авангардисты, с их преданностью Революции? 

Религиозный  
и художественный аспекты 

Мане Э. Поругание Христа. 1864–65 гг. 

а полотнах импрессионистов заметна определенная лег-
комысленность, поверхностность в отношении жизни – что тоже от-
нюдь не указывает на вечность, однако справедливости ради надо 
отметить: религиозная тема имела место в творчестве этих француз-
ских художников, но она была весьма скромной, причем в «период 
созревания» нового метода (1860-е гг.), а не в «период рассвета» 



144 
________________________________________________________________ 

(1870-е гг.). Кроме пробы Э. Мане, известна копия Э. Дега с Распятия 
А. Мантеньи1. 

Французский импрессионизм. Интерес к светской 
тематике со всей очевидностью одержал полную и окончательную 
победу. Другого и не могло быть. 

Как ни повернись, в религиозной теме можно, но трудно обес-
ценить содержание в пользу формы. Только циник глумится над 
святыми первообразами. Но у адекватных мастеров всегда есть некая 
робость в этой области, отчего и случаются творческие неудачи: со-
держание подавляет форму. Не хватает смелости, дерзания, а, воз-
можно, молитвенного труда. Именно отсутствие пыла «вынести 
приговор» обществу и бескомпромиссное противостояние Акаде-
мии, предпочитающей классические сюжеты, в том числе религи-
озные, увело импрессионистов в мир «неотягощенной духовности». 

Сам дух стал растворяться в стихии живописи, а не в поступках 
героев, не в пафосе общественной позиции художников. Мир пре-
красен не борьбой людей между собой, а прекрасен сам по себе в 
целом, ибо он творение Бога – εκφρασμένη συμμόρφωση (выражен-
ное соответствие) красоты свыше. Поскольку человек изгнан из рая, 
то следует наилучшим образом устраиваться в доставшейся области 
бытия. А она не так уж и плоха, ибо несет на себе отблески своего 
Создателя. Видеть красоту, познавать гармонию, духовно насладить-
ся их соединением и воспеть свой восторг – дело художника. Он со-
здает не лукавый, а искренний «оммаж» мира в честь его Творца. 
Для западного человека красота объективна, но должна быть усвое-
на сознанием. Отсюда и возникает вектор «извне (красота из мира) – 
вовнутрь (в душу для наслаждения)». 

С чем связан подход к делу, чему подчинена постановка живо-
писных задач, процесс понимания видимой картины мира. 

Мир мыслится как единая цельность пространства – универ-
сума, в котором пребывает человек. Это обустроенный круг его 
жизни. И мир не что-то предметное и неподвижное, обозначаемое 

1 Данное произведение представляет собой панель в центральной части предел-
лы большого запрестольного образа. Дата создания – между 1457 и 1459 гг. Главный 
алтарь Сан-Дзено, Верона. 



145 
________________________________________________________________ 

на привычной физической карте; мир то, что все время заново воз-
никает в деятельности художника, в со-отражении его со сферой 
живого смысла самого человека. 

Наблюдаемое явление представляется импрессионисту мате-
риалом для поисков. Оно (явление) становится неделимым и пере-
стает распадаться на отдельные формы. Ценно целое, или целост-
ность*. Усеченные предметы неприглядны; это не pars pro toto* 
(часть вместо целого), а лишь остаток от целого. Отдельных предме-
тов теперь нет; они перестали существовать, интегрировались в еди-
ную целокупность; природа мыслится живописцем неразделимой и 
потому равноценной во всех своих частях. Раньше художник стре-
мился узнать каждый из предметов, принадлежавших целому ри-
суемого фрагмента природы, для того, чтобы передать его таким, 
каков он есть на самом деле. Ныне же, при потере отдельных частей, 
они утрачивают свою автономную ценность. Художнику необходи-
мо предпринять определённые усилия, дабы забыть о существова-
нии отдельных предметов, научиться видеть в них лишь пятна, об-
разующие те или иные рисунки. Это определило воззрения на ко-
лорит. Отдельное пятно зависит теперь от общего рисунка живо-
писных пятен, оно не самодовлеющее; локальный цвет уходит из 
живописи. Сущность живописи художники обретают в понимании 
отношения цветов, в понимании их интертекстуальности. С тех 
пор, как целостность природы перестает быть разделяемой на 
фрагменты, – она стала плоской. Зрение художника становится как 
бы проекционным, т.е. предметы воспринимаются им перенесен-
ными на плоскость. Случайное в мире трансформируется в абсо-
лютное на холсте. Познание Бога Сезанном происходит в живописи, 
а не в мире. 

Вот чем наполнена голова художника-импрессиониста. От-
крывшаяся стихия живописи манила его к себе, личное пережива-
ние впечатления (impression) обретает главную, почти религиозную 
ценность, а не поводы для пафосных обвинений общества в поро-
ках («Кто из вас без греха…»? Ин. 8:7). Этика для него еще с эпохи 
Каролингов – это качественная работа, как говорилось выше. Про-
должает действовать все тот же вектор «извне – вовнутрь». Больше 
неоткуда прийти впечатлениям. Революционные бури века уже 



146 
________________________________________________________________ 

пронеслись над Францией. Стих интерес к бурной общественной 
жизни. Приговоры, которые следовало вынести, уже были вынесены 
и оглашены. Любовью к ним не особо отличались и предшественни-
ки импрессионистов (разве что Домье да некоторые литераторы-
натуралисты в лице, например, Э. Золя: они и продолжали бере-
дить социальные язвы). Настало время, когда открывались большие 
возможности для экспериментов не в жизни, а в искусстве. Чем и 
воспользовалась «Батиньольская группа»*. 

Русское передвижничество. Передвижники же, 
при всем их протесте против классических канонов, оказались зна-
чительно шире вовлечены в область религиозной тематики. 

Почему? 
Причина глубокая. Православный русский человек искони не 

довольствовался устроением комфорта в жизни. Его религиозной 
максимой всегда оставалось преображение мира, теозис. И через 
то – возвращение в дом Отца Небесного. Для достижения цели сле-
довало навести порядок в себе и вокруг себя, начиная с нравствен-
ных требований. Возникает вектор «изнутри (из души) – вовне (в 
мир)». К XIX столетию национальное самосознание (под влиянием 
того же Запада, но прежде всего по своей слабости) интенсивно се-
куляризировалось. Оно стремилось получить ответы на «вечные во-
просы бытия» не через покаяние, а через поиск виноватых в про-
блемах. Поэтому вопрос Герцена «Кто виноват?» становится до сего 
дня актуальным вопрошанием снизу. Ситуацию подогревали рас-
плодившиеся анархисты, марксисты, демократы, либералы и про-
чие социалисты, несть им числа – то, что позже получило название 
антисистема. 

Происходила конвергенция векторов «изнутри – вовне» и «извне 
– вовнутрь». Они не сливались, но сближались. Этим отмечен весь
Синодальный период. Борьба славянофилов с западниками не толь-
ко отобразила мировоззренческие контрасты интеллектуальной
жизни России, но даже их катализировала. Нельзя сказать, что
«бунт 14-ти» явился прямым следствием этого спора. Нет. Спор
просто усилил брожение умов и радикализировал настроения в ху-



147 
________________________________________________________________ 

дожнической среде. Не без влияния чего возник инцидент в Акаде-
мии художеств. 

Изменялось отношение и к красоте. Если искони она понима-
лась как добрόта (греч. τό κάλλος) – красота, данная свыше, красота 
духа (здесь особенно силен этический фактор, стабильный и понят-
ный), то теперь возникла категория прекрасного – нечто ускользаю-
щего, довольно абстрактного и субъективного качеством, которое 
каждый раз подлежит определению. Представителю академическо-
го искусства созерцаемый фрагмент природы виделся сочетанием 
известных, хорошо усвоенных форм. Ими живописец и пользовался, 
поскольку эти формы есть художественная сторона его произведе-
ния. При столкновении с жизнью и природой школьные академиче-
ские аксиомы недостаточны, чтобы передать всё новое разнообразие 
возникающих ситуаций. Ради оригинальной трактовки содержания, 
академист недооценивает важность и истинность формы. Ее рецеп-
ты, не поверяемые новыми данными опыта, затвердевают в аксио-
мы. Убедительность живого опыта замещается верой в технически 
качественные наработки художественного наследия. Талантливый 
художник начинает чувствовать тупик, из которого ему хочется вый-
ти к свободе личного высказывания, делясь новыми наблюдениями 
и размышлениями не только со стороны содержания, но и со сторо-
ны формы. 

Обстановка в России сложилась так, что свобода стала желан-
ной и отчетливо понимаемой не в области «КАК», а в области 
«ЧТО». Со сменой содержания свобода формы ничего не приобре-
ла. Ибо свобода формы и свобода содержания в искусстве несовме-
стимы. В противном случае, теряется коммуникативность произве-
дения. Передвижникам требовалась свобода содержания, понятая 
как правда жизни, в сочетании с апробированной понятной художе-
ственной формой. На такой основе и зародился достаточно преуве-
личенный «бунт». 

Парадокс заключался в том, что, протестуя против классиче-
ских сюжетов, художники все-таки приходили к ним же. Но это бы-
ла не столько потребность в искусстве, сколько необходимость вы-
сказывания «правильной» идеологии. «Идеи, принадлежащие веч-
ности» остались невостребованными и фактически забытыми. Репин 



148 
________________________________________________________________ 

признавался: «…без идеи картина ничего не стоила в глазах крити-
ков и даже художников, не желавших прослыть невежественными 
мастеровыми. Картина без содержания изобличала предосудитель-
ную глупость и никчемность художника»1. Складывается впечатле-
ние, что художнику мало было пространства искусства, ему хотелось 
выйти за незримо очерченные границы. Из девиза Дело и вера боль-
ше предпочиталось «дело» – на западный манер, словно в подража-
ние Евангельской Марфе. Интеллигенту хотелось быть деятелем. 
Через 100 лет Е. Евтушенко сформулирует: «Поэт в России – больше, 
чем поэт». Отнюдь не случайно последующее за передвижниками 
недовольное молодое поколение назвало свое объединение именно 
Мир искусства. Из деятелей молодежь потянулась обратно в ху-
дожники. 

Крамской И. Христос в пустыни. Фрагм. 

Крамской И. Христос в пустыни. 1872 г. 

1 Репин И.Е. Далекое близкое. М., 2019. С. 320. 



149 
________________________________________________________________ 

Правомерно ли искать в религиозных полотнах передвижни-
ков призывы к покаянию перед Богом? Нет. Никто и не думал све-
рять свою жизнь с Библейскими заповедями и подчинять ее Еван-
гельским нормам. Пример был подан еще Рембрандтом. 

Священное Писание привлекалось с целью подчинения его 
светским идеям – в данном случае, идеям «демократического реа-
лизма», провозглашенного И. Крамским. Он и сам написал Христа 
не Сыном Человеческим, пришедшим спасти мир для Царства 
Небесного, а рефлексирующим интеллигентом-народником, раз-
мышляющим над теми же вопросами «Кто виноват?» и «Что де-
лать?». Интерес к психологии и этике явно оттеснил здесь на второй 
план эстетику. 

Можно находить в картинах передвижников хорошо отрежис-
сированные мизансцены, удачное размещение сцен в формате хол-
ста, но подобные достижения, только куда более совершенные, ис-
торики искусства отмечают у одного из основоположников класси-
цизма Н. Пуссена, жившего двумя столетиями раньше. 

Ге Н. Тайная вечеря. 1863 г. 



150 
________________________________________________________________ 

Самым признанным мастером композиции среди членов-
учредителей Товарищества передвижников заслуженно считался 
Николай Ге, который вовсе не из конъюнктурных соображений за-
нимался религиозной живописью. Но что же вдохновляло худож-
ника? Обратим внимание на его полотно Тайная вечеря. 

На вернисаже публика отнеслась к картине неоднозначно. 
Официальные идеологи и пресса усмотрели в ней «торжество мате-
риализма и нигилизма»1. Цензура запретила копирование и откры-
тую демонстрацию произведения. Причины для беспокойства были. 
Прообразом Христа художник избрал А. Герцена, объявленного 
государственным преступником. Защитники Ге обращали внимание 
на то, что автор не писал Спасителя прямо с Герцена, а творчески 
переработал его портрет и портрет певца П. Кондратьева, дружив-
шего с живописцем. 

Обратимся непосредственно к картине. У стола мы видим со-
суд и таз с полотенцем, приготовленные для омовения ног. Прочи-
тывается двусмысленный намек на служение Учителя ученикам, а 
лидера русских либералов Герцена – народу. Христос принес в 
жертву Свою жизнь не только ради учеников, но во спасение всего 
рода человеческого. А что же говорил о своем народе Герцен, от-
нюдь не помышлявший приносить свою жизнь в жертву, а ком-
фортно устроившийся в Лондоне? Читаем: «Несмотря на нашу 
наружность, мы всё же варвары. Наша цивилизация накожна, раз-
врат груб, из-под пудры колет щетина, из-под белил пробивается 
загар. У нас бездна лукавства диких и уклончивости рабов»2. Будем 
справедливы: Александру Ивановичу принадлежит много положи-
тельных высказываний о русских, но и данного слова не вырубишь 
топором. 

Религиозность самого Ге становится понятной из воспомина-
ния Репина. Речь шла о сцене, когда «патриарх Никон на гробе 
митрополита Филиппа заставляет юного монарха Алексея Михай-
ловича произвести клятву в ненарушимости патриарших прерога-
тив. “Да, очень по душе мне этот великолепный, c чудесною обста-

1 Горина Т. Н. Творческая биография Николая Николаевича Ге: Краткий очерк. 
М., 1977. С. 9. 

2 Герцен А. Концы и начала искандера. Norrkoeping, 1863. С. 51. 



151 
________________________________________________________________ 

новкой сюжет, – говорил Гe, – но не могу, не могу я прославлять 
вредное господство духовенства”»1. 

В методе создания образа и вообще картины у мастера прева-
лировал позитивизм*. Явно заметен тот факт, что художник строил 
композицию. В чем убеждаешься даже при беглом анализе. Но все – 
в пределах именно позитивизма. 

И не один Ге пользовался подобным методом. Вспомним этюд 
женской головы Александра Иванова, претворенный потом в образ 
Иоанна Крестителя. Образ Христа тоже создавался на основе этюдов 
«Голова молодой женщины с серьгами и ожерельем», «Натурщица 
Ассунта, в повороте Христа» и масок античных богов.2 

 Метод «сличения и сравнения» А. Иванова: стадии трансформации об-
раза Иоанна Крестителя. 1830–1840-е гг. 

1 Репин И.Е. Далекое близкое. М., 2019. С. 365. 
2 Логично возникает вопрос: зачем? И если у Христа действительно не было 

земного отца, Он полностью унаследовал человеческую природу Матери, что дает по-
вод думать о допустимой возможности такого метода (был и другой ход «от Аполло-
на», «божественный»), то о земных родителях Иоанна Предтечи мы знаем из Еванге-
лия. И тогда такой подход становится непонятным. 



152 
________________________________________________________________ 

Путь А. Иванова к образу Иисуса Христа. 
1830–1840-е гг. 



153 
________________________________________________________________ 

Ге, удалившись из Петербурга, предпринимает еще одну по-
пытку и создает вновь образ Христа, на сей раз пребывавшего в Геф-
симанском саду. 

Ге Н. Христос в Гефсиманском саду. 1869 г. Фрагм. 

Репин отреагировал нелицеприятно: «…это не был Христос, a 
скорее упорный демагог, далекий от мысли o молитве “до кровавого 
поту”»1. Можно ли согласиться с такой характеристикой данного 
образа? Да, здесь нет того неврастеника, которого написал Крам-
ской, но есть попытка создать героический образ Сына Человеческо-
го; художник сознательно делает шаг к эпическому жанру. Нельзя 
исключить желание мастера обновить художественную форму, ведь 
новый подход к созданию образа очевиден. А вот Ге, не щадя себя и 
своей картины, оказался более деликатен и великодушен к Репину: 
«Слушайте, юноша, вы сами ещё не сознаете, что, написали, – он 
указал на “Бурлаков”. – Это удивительно. “Тайная вечеря” перед 
этим – ничто»2.  

1 Репин И.Е. Далекое близкое. М., 2019. С. 371. 
2 Там же. С. 366. 



154 
________________________________________________________________ 

Творческий метод древних иконописцев, исходивший из опы-
та умозрения, был насильно упразднен чиновными позитивистами 
еще в XVIII веке и заменен работой с натуры. Вектор «изнутри – 
вовне» искусственно сближался с вектором «извне – вовнутрь». 

В чем здесь таится опасность? 
Интересное наблюдение сделал ученый: «Принцип действия 

мозга животного, это зеркальное отражение действия вектора побу-
дительных инициатив, который спускается извне – вовнутрь! Но с 
рождением человека, вектор взаимодействия видов и форм жизни 
изменился. Теперь, вектор направлен не только извне – вовнутрь, но 
и изнутри – во внешнее пространство, и даже за пределы матери-
ального мира!»1. 

Замечательный вывод. Человек на Земле – лишь в команди-
ровке. И если вектор его жизни направлен не к Тому, Кто его коман-
дировал, то назад дороги нет; точнее, назад – только дорога вниз, а 
не вверх. Жизнь превращается в суету и абсурд. Теряются ее смысл и 
цель.  

Сближение западного и русского векторов, о котором говори-
лось выше, есть процесс деградации, потеря национального самосо-
знания. Никаким «патриотизмом» дела здесь не поправить. Необ-
ходимо понимание национального кода: что из себя представляет 
твой народ; на какие действия он способен, а на какие – нет. Ощути-
мыми показателями эрозии духа явились потери русского мелоса* и 
русского эйдоса*. А если человек променял свои песни на англосак-
сонский рок, если он стыдится надеть на себя свой национальный 
костюм даже в праздничные дни, если он забыл, а потому не почи-
тает и сами исконные христианские праздники, то можно ли счи-
тать такую персону русским человеком? Сегодня уже преступно не 
замечать серьезные риски национальному культурному коду. А в 
чем-то он успел и мутировать. Кто об этом должен беспокоиться? 

Вернемся, однако, во вторую половину XIX века. 
Возникавшая ситуация в обществе и в художественной среде 

отражалась на концепте «КАК» путем увода его на второй план и
выдвижением вперед концепта «ЧТО». 

1 Татевосян М. Теория Всего. В четырех частях. М., 2000. С. 26. 



155 
________________________________________________________________ 

Картина получалась драматичная. Несмотря на отмененное 
крепостное право, проблема распухавшего «ЧТО» терзала русское 
искусство этого времени. Жажда вынести приговор общественному 
порядку (к чему призывал Чернышевский) переполняла души ин-
теллигенции.1 Даже либеральнейшего из царей Александра II не 
пощадили. 

И если писатели находили адекватные формы для «вопиющих 
вопросов жизни», в результате чего русская литература становилась 
выдающимся явлением отечественной культуры для всего мира, то у 
живописцев здесь положение было сложнее. Погоня за остротой со-
держания оборачивалась потерями продуманной формы. В наэлек-
тризованном обществе возникла идеология утилитарного, пропо-
веднически обличительного искусства. Кто из живописцев меньше 
других искал виноватых, (например, представители исторического и 
пейзажного жанров), те достигали и более значительных вершин в 
творчестве (В. Суриков, А. Саврасов, А. Куинджи, И. Левитан, 
В. Серов). Подавляющее большинство же передвижников так и 
остались фигурами местного Российского значения. Европе и 
остальному миру хватало своих гражданских неурядиц. Зачем ино-
странцу вникать в русские проблемы, всегда ему чуждые? Для эле-
ментарного взаимопонимания тогда требовалось говорить с Евро-
пой хотя бы на языке Милле и Курбе. 

«В самом деле, если искусство Давида или Курбе и есть несо-
мненное выражение новых социальных или политических идей, то 
все же, в первую голову это – факты искусства, новые решения чи-
сто-художественных проблем, новые подходы к построению карти-

1 Вот такой объемный портрет одного из лидеров «подполья» того времени (при 
всем своеобразии, очень типичный) дан еще до Октябрьского переворота 1917 г.: «Ба-
кунин, по справедливости, может быть назван теоретическим обоснователем и насади-
телем тех анархических попыток 70-х и начала 80-х годов, которые вечно останутся 
памятны России, как тяжкий кошмар. Привлекательная наивность, добродушие, довер-
чивость и услужливость Бакунина в частном быту, а равно положительные стороны его 
личности как-то: отважность, упорная энергия, диалектический талант – сказывавший-
ся, впрочем, в устных беседах, главным образом, – самоотверженное преследование 
идеалов и т. д. – все это могло лишь усугублять пагубное влияние, какое прославлен-
ный не по заслугам агитатор оказывал на несозрелых своих почитателей» (Русский 
биографический словарь. Т. 2. СПб., 1900). Не на пустом месте росли герои романа Бе-
сы Ф. Достоевского. Вместе с позитивизмом в России все больше укреплялся атеизм. 



156 
________________________________________________________________ 

ны, новые точки зрения на колорит и рисунок»1, – писал Н. Радлов. 
А Ге, например, в «Тайной вечере» пользовался языком караваджи-
стов, считавшихся в художественных кругах тогдашней Европы уны-
лой, отжившей архаикой. И это при том, что в большинстве своем 
русские художники не испытывали затруднений с поездками за гра-
ницу (так называемые «пенсионеры» отправлялись на несколько лет 
за государственный счет); они посещали лучшие музеи мира, обща-
лись с известными европейскими мастерами, многие подолгу рабо-
тали в Италии. Тем не менее тяга к «злобе дня» никуда не девалась: 
«Ездили заграницу, где среди произведений мирового искусства ис-
кали разрешение “вопиющих вопросов жизни”»2. 

Крамской И. 
Потрет            Портрет имп. Александры Федоровны. 

имп. Александра III. 1886 г. 1881 г. 

Однако будет ошибкой, если пропустить эволюцию взглядов, 
свойственную главным поборникам идейного искусства. Крамской, 
возглавив «Бунт 14-ти», пришел в дальнейшем к написанию портре-

1 Радлов Н.Э. От Репина до Григорьева. Пг., 1923. С. 10 
2 Радлов Н.Э. Указ. соч. С. 12. 



157 
________________________________________________________________ 

тов императора Александра III и его жены императрицы Алексан-
дры Федоровны. 

Репин начинал путь с дипломной работы на Евангельскую те-
му Воскрешение дочери Иаира.  

Репин И. Воскрешение дочери Иаира. 1871 г. 

Идеи вождей передвижничества он усвоил плохо. За что полу-
чал прямые упреки. У него не появилось цикла «нужных» тем. Не 
выработал «единственно верного» нравственного мерила. Настрое-
ние художника относительно происходивших событий в обществе 
оставалось неустойчивым. И переход Репина к официальным зака-
зам – явление не столько конъюнктуры, сколько показатель проти-
воречивости натуры и внутренних колебаний. В результате, худож-
ник начал трудиться над огромным полотном Торжественное заседа-
ние Государственного совета – коллективным портретом государ-
ственных мужей России. 



158 
________________________________________________________________ 

Репин И. Торжественное заседание Государственного совета. 
1901 г. 

Репин И. Большевики 
(Большевики. Красноармеец, отнимающий хлеб у ребёнка; 

Большевики. Солдаты Троцкого отнимают у мальчика хлеб). 1918 г. 



159 
________________________________________________________________ 

Время и трансформация гражданской позиции Ильи Ефимо-
вича явились причиной полного отказа от темы народников, а после 
катастрофы 1917 г. произошел надрывный переход к изображение 
большевиков. Случай, правда, эпизодический, но закономерный. 
Картина получилась жестокой, с налетом экспрессионизма и обрела 
3 варианта названий: 1) «Большевики»; 2) «Большевики. Красноар-
меец, отнимающий хлеб у ребёнка»; 2) «Большевики. Солдаты 
Троцкого отнимают у мальчика хлеб». Такая реальность открылась в 
1918 г. столпу передвижников, подчас громче всех выносившему 
приговор властям России, но толком не докричав его большевикам, 
продолжателям дела некогда воспетого пропагандиста. Полотно 
оказалось незавершенным. 

Вернемся непосредственно к передвижникам. Вопрос «КАК» 
мало кого из них интересовал. При построении композиции от-
дельные представители пользовались некими «чертежными» мето-
дами и, как правило, психологическими разработками. Официаль-
ные портреты императорской четы, изображения патриархальных 
крестьян, предубежденное шаржирование персонажей новой эпо-
хи – всё оставалось в пределах прежней раздачи психологических 
характеристик; к настоящим открытиям это не приводило. Про-
блема формы так и продолжала рассматриваться в границах эсте-
тики позитивизма. Не отдельные фигуры Товарищества – вся их 
группа в целом находилась на периферии европейского искусства 
второй половины XIX века. «Культура передвижничества была по 
своему кругозору узко-провинциальной и в корне несамостоятель-
ной. Раздавленная грандиозным ростом литературы, живопись по-
корно подчинилась ей, за громкими фразами о “правах гражданина 
и художника” (Крамской) забыв о правах живописца»1. Однако вряд 
ли здесь дело в «грандиозном росте литературы», как утверждал 
Радлов. Проблема заключалась в бессилии найти новые принципы 
формообразования в станковом искусстве. Не подчинились же «ро-
сту литературы» русские композиторы XIX столетия, явив образцы 
мирового уровня, при том, что многие оперы написаны по извест-
ным словесным произведениям классиков того же века. Гениальный 

1 Радлов Н.Э. От Репина до Григорьева. С. 9. 



160 
________________________________________________________________ 

М. Мусоргский не умел оркестровать свои оперы, а потому, казалось 
бы, в силу недостаточной образованности ему легко было попасть 
под «влияния» других композиторов. Но не попал. Напротив, про-
кладывал путь туда, куда не решались ступать «образованные» му-
зыканты. 

Было основание у П. Валери назвать Россию ХIХ столетия од-
ним из трёх чудес мировой истории наряду с Элладой и Итальян-
ским Ренессансом. Высшей оценки удостоилась прежде всего рус-
ская литература. Но имел ли в виду французский поэт, эссеист и 
философ наших передвижников? Большой вопрос… Вообще о жи-
вописи мне известны всего два высказывания Валери: 1) «Живописец 
должен изображать не то, что он видит, а то, что будет увидено»; 2) 
«Живопись позволяет увидеть вещи такими, какими они были од-
нажды, когда на них глядели с любовью». И если первая цитата явно 
не применима к передвижникам, то вторая – возможна. 

Острые дискуссии о художественной форме в Товариществе не 
велись. Если они случались, то келейно и слишком обтекаемо. О чем 
можно судить по книге Репина Далекое близкое. Другие приоритеты 
владели умами живописцев и критиков. В. Стасов, например, тре-
бовал глубокого идейного содержания и жизненной правды в искус-
стве и с этой точки зрения оценивал произведения. Он всегда был 
против теорий «чистого искусства», «искусства для искусства» во 
всех их проявлениях. 

Очень знакомая и знаковая позиция. Помнится выступление 
приснопамятного М.А. Суслова на открытии Всесоюзной художе-
ственной выставки в московском Манеже. Главный идеолог ЦК 
КПСС, потрясая журналом Искусство, на обложке которого маячи-
ла работа кого-то из передвижников, убежденно заявлял: «Вот та-
ким советское изобразительное искусство останется навсегда!» Оно 
(именно советское, а не русское) таким в большинстве своем и 
осталось, уйдя в историю. 

Репин в уже упомянутых воспоминаниях Далекое близкое при-
водит упрек И. Шишкина: первый написал так бревна плота, что 
порода дерева осталась для второго неопределима.1 Чисто позити-

1 Привожу фрагмент из указанной книги, ибо он показателен, тем и интересен: 
«На самом большом своем xoлcтe я cтaл пиcaть плoты. Пo шиpoкoй Вoлгe пpямo нa 



161 
________________________________________________________________ 

вистский критерий! Н. Радлов обращал внимание на недостаток 
технической культуры, неуверенность и беспомощность рисунка 
даже у великого и бесспорного корифея передвижников.1 Но Радлов 
же дает Репину и самую высокую оценку: «Его творчество – это 
грандиозное растение, выросшее в расщелине и потому так и не до-
тянувшееся до солнца. В несогласованности почвы и растения, среды 
и личности есть нечто очень типичное для судеб русской живописи. 
Гений А. Иванова, индивидуально столь отличный от Репинского, 
так же нелепо расцвел между двух определенных искусствопонима-
ний. И одинаково эти колоссальные дарования своими корнями 
как-будто всосали в себя все жизненные соки, обесплодив обе сме-
нявшиеся культуры. Ведь ни передвижники, ни “Мир искусства” не 
дали равного Репину по одаренности художника»2. 

И при всем том, именно новое поколение художников в лице 
В. Серова, М. Врубеля, Н. Рериха и др. вспомнили о вкусе, стиле, ли-
нии, плоскости, самоценности цвета и других средствах выразитель-

зpитeля шлa цeлaя вepeницa плoтoв. Cepeнький дeнeк. Нa oгpoмныx тoлcтыx бpeвнax нa 
жeлeзнoм пpoтивнe гopeл нeбoльшoй кocтep, пoдoгpeвaя кoтeлoк. Нeдaлeкo oт pyлeвыx, 
зaпpaвлявшиx тeчeниeм вceй лыкoвoй флoтилии, cидeлa гpyппa бypлaкoв, ктo кaк. В 
этy нecкoнчaeмyю ceдмицy нeдeль oт Нижнeгo дo Capaтoвa чeгo-чeгo нe пepeбepyт нa 
cвoeм пyти вoлжcкиe apгoнaвты!.. 

Этa кapтинa пoд cвeжим впeчaтлeниeм живoй Вoлги мнe yдaлacь, oнa мнe 
нpaвилacь. Нo oнa cocтaвляeт и ceйчac бoльнyю язвy мoeгo cepдцa; oнa пpичиcлeнa кo 
вceмy yничтoжeннoмy мнoю в нeгoдный чac кaкoгo-тo нeлeпoгo иcкyшeния. Я ee 
зaпиcaл cвepxy дpyгим мoтивoм. Кaк бyдтo я нe мoг взять дpyгoгo xoлcтa?!.. Тaк 
шиpoкo былa oнa гapмoнизиpoвaнa и имeлa тaкyю глyбинy!.. Пoгyблeнa oнa былa yжe в 
Пeтepбypгe. 

И нaдo yж быть пpaвдивым. К yничтoжeнию этoй кapтины мeня пoдбил 
И.И. Шишкин. Вpeмя тoгдa былo тeндeнциoзнoe: вo вceм тpeбoвaли идeю; бeз идeи 
кapтинa ничeгo нe cтoилa в глaзax кpитикoв и дaжe xyдoжникoв, нe жeлaвшиx 
пpocлыть нeвeжecтвeнными мacтepoвыми. Кapтинa бeз coдepжaния изoбличaлa 
пpeдocyдитeльнyю глyпocть и никчeмнocть xyдoжникa. 

Я пoкaзaл Шишкинy и этy кapтинy. 
– Нy, чтo вы xoтeли этим cкaзaть? A глaвнoe: вeдь вы этo пиcaли нe пo этюдaм c

нaтypы?! Ceйчac виднo. 
– Нeт, я тaк, кaк вooбpaжaл...
– Вoт тo-тo и ecть. Вooбpaжaл! Вeдь вoт эти бpeвнa в вoдe... Дoлжнo быть яcнo:

кaкиe бpeвнa — eлoвыe, cocнoвыe? A тo чтo жe, кaкиe-тo «cтoяpocoвыe»! Xa-xa! 
Впeчaтлeниe ecть, нo этo нecepьeзнo...» (Репин И.Е. Далекое близкое. М., 2019. С. 320. – 
Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.).  

1 Радлов Н.Э. Указ. соч. С. 15. 
2 Радлов Н.Э. Там же.  



162 
________________________________________________________________ 

ности. «Миру искусства» предстояло решить две задачи: 1) вернуть 
живописи (по примеру музыки) как виду искусства самодостаточ-
ность; 2) наряду с выводом ее из периферийного положения, о чем 
уже говорилось, знакомить отечественного зрителя с искусством Ев-
ропы последних 10-летий. Приходится констатировать: ни у то-
гдашних теоретиков, ни у художников, ни у критиков так и не сло-
жилось понимания особенности русского формообразования. И 
русской живописи предстояло опять идти не к себе, а держать курс 
на Запад. 

И, вглядываясь в ту темную сторону после запавшего солнца, 
Малевич явил миру свой скандально известный Черный квадрат, хотя 
художник никогда и не входил в объединение Мир искусства. Бенуа, 
возглавлявшему это объединение, только и оставалось признать за 
«Квадратом» «икону», «которую господа футуристы предлагают 
взамен мадонн и бесстыжих венер»1. Нет, дело – отнюдь не в замене 
мадонн и венер черной бессмысленной пустотой. Дело заключалось 
в другой крайности: в погоне за свободной формой. В результате че-
го была утрачена свобода содержания. Ну, заменил Малевич свой 
«Квадрат», «мадонн и венер» изображениями крестьян – стало ли 
его искусство русским и позволительно ли подобное формотворче-
ство отнести к русскому эйдосу? Подверглось ли оно мифологиза-
ции национальным сознанием? А если и подверглось, то русским 
ли? О религиозности здесь излишне говорить… 

Малевич К. Два крестьянина на фоне полей. 1913 г. 

1 Бенуа А. Речь. М., 1916. № Январь. 



163 
________________________________________________________________ 

Западноевропейский взгляд  
на «образ» 

 чисто философской точки зрения (но не со стороны эсте-
тики, хотя эстетика тоже является разделом философии; надеюсь на 
понимание читателем сей простой разницы), не единственное, но 
одно из основных достижений импрессионистов1 – это выработка 
концепта «жизнь врасплох». Аксиология жизни заключалась в непо-
вторимости мгновения, в его разовой данности здесь и сейчас; в еди-
ножды полученном от него впечатлении. Вечное не обесценивалось, 
его просто просили посторониться. Акт живописца был порабощен 
внешним, чувственным миром, миром, который приобретал в гла-
зах художника значение и значительность, но оставался в рамках 
внешнего импрессионистического опыта. «Пусть будет завтра и 
мрак и холод, / Сегодня сердце отдам лучу»2. В этом луче сфокуси-
рован импрессионизм. 

Концепт «жизнь врасплох» имел продолжение в кинематографе 
Дзиги Вертова, сводившемуся, по сути дела, к репортажному мето-
ду. Но и он лучом проектора указывал не на вечность, а всё на ту же 
суету мира и калейдоскоп чувств. Сегодня «жизнь врасплох» уже в ка-
честве приема полюбили фотографы. По причине слишком частого 
употребления, они превратили находку импрессионистов в баналь-
ность. Противоядием здесь может служить лишь обретение духов-
ного и эстетического опыта, требовательность к себе и оригиналь-
ный талант. 

Западная ментальность особенно наглядно отразилась в ан-
глицизмах; потому они и доминируют в мире. Следует обратить 
внимание на принципиальную разницу между английским терми-
ном «image» и русским «образ». На первый взгляд, они семантиче-
ски ничем не отличаются друг от друга. Но так ли это на самом де-
ле? 

1 Имеются в виду именно импрессионисты. Постимпрессионистов  (особенно 
Сезанна) оставляем в стороне.  

2 Строки из стихотворения К. Бальмонта «Хочу». 



164 
________________________________________________________________ 

Об этимологии слова «образ» было сказано выше; «image» же 
происходит от лат. «imagо» – «изображение, образ» и связано с глаго-
лом imitari – «подражать, воспроизводить»; отсюда – «имитация, под-
делка». Вот где выскочил греч. μίμησις, лат. imitatio! Все теоретики 
Ренессанса единодушно твердили о необходимости «подражания 
природе» художником. Чему обязано и появление прямой перспек-
тивы в качестве диктата, несмотря на многие примеры отступлений 
от него. Совершенство имитации природы на картине напрямую 
зависело от совершенства мастерства каждого живописца. То есть 
произведение в подобной ситуации делается некой иллюзорной 
обманкой, всячески убеждавшей и убеждающей зрителя в «правде», 
таким образом конституирующей обман. Апофеоз достигнут в ги-
пер- и фотореализме. 

Об опасности бездумного мимезиса задумывался и Х. Арп: 
«Производящее плод дерево не пытается уподобить его чему-то 
другому; в случае с искусством также нет причин для того, чтобы 
бессмысленно уподоблять произведение чему-либо иному вместо 
того, чтобы обрести собственную автономную форму»1. Вопрос за-
ключается лишь в том, что это будет за форма и отчего она будет 
автономна. Дадаист Арп, высказывая свою точку зрения, вне всяких 
сомнений, находился в парадигме Западного модернистского фор-
мообразования. 

На примере гиперреализма и натурализма на том же Западе 
обнаруживает себя и другой полюс. Именно из мимезиса вытекает в 
философии позитивизм, а в живописи натурализм. Ибо речь идет о 
подражании уже падшей, объективно существующей, а не перво-
зданной природе. Более того, коль художник ничего не вносит в ин-
терпретацию такой природы, то происходит не просто подражание 
ей, а ее использование в своих целях. Чем это не эксплуатация при-
роды или плагиат ее? Можно, конечно, посмеяться над подобным 
предположением, ну, а если хорошо подумать? Ведь плагиат опре-
деляется «как присвоение чужого целостного текста без изменений в его 
структурно-смысловой организации»2. В данном случае, природный 

1 Arp Jean (Hans). On my Way: Poetry and Essays. 1912–1947. New York, 1948. P. 51. 
2 Денисов А.В. Критерии плагиата в музыкальном искусстве: исторический ас-

пект проблемы // Южно-Российский музыкальный альманах. 2022. № 1. С. 45. 



165 
________________________________________________________________ 

мотив (целостный текст) в готовом виде, без внесения в него своего 
личностного понимания (без изменений в его структурно-смысловой 
организации), переносится на холст, что и делает с лимонами Пасси-
ни, после чего художник ставит подпись – и работа считается автор-
ской (получается присвоение чужого текста, т.е. принадлежащего 
природе). Как ни суди, по сути дела же так! 

Художника спасает одна деталь: природа не может подать на 
него в суд. 

Дж. Пассини (за работой). Лимоны. 2023 г. 

Вот до чего доводит позитивизм, претворенный в натурализм. 
Сам термин изобличает: фр. naturalisme, от лат. naturа – природа. На 
мой взгляд, ошибаются те, кто в своем сравнении реализма с нату-
рализмом приводят следующее отличие:  «Реализм – это содержа-
ние, для которого важны вопросы ”КТО?”, “ЧТО?”, натурализм – 
метод: фокусировка на “КАК?”»1. Э. Золя и братья Гонкуры, осново-
положники французского натурализма, проповедовали довольно 

1 Без указания автора. Беспристрастная зарисовка жизни: натурализм в живопи-
си // https://www.shad.ru/publikacii/bespristrastnaya-zarisovka-zhizni-naturalizm-v-
zhivopisi/ 



166 
________________________________________________________________ 

несложную философию: человек искусства обязан отражать мир 
ровно таким, какой он есть. Вопрос «КАК?» решен заранее, и ху-
дожнику незачем на нем фокусировать свое внимание. И задача 
стоит тоже простая: ничего не выдумывать, а фотографически «от-
ражать мир таким, какой он есть». 

Поэтому случай, рассказанный А. Франсом о начинающем 
пейзажисте и мэтре Арпиньи, выглядит не столь наивным, как ка-
жется сначала, если вместо Арпиньи был бы Пассини. 

На мой взгляд, не случайно в жизни искусства случилась дру-
гая крайность: скандально известной доктриной супрематизма 
К. Малевич отрицал реальный предметный мир. В природе рано 
или поздно, но все приходит в равновесие. Таков закон ее. А потому 
«царский путь», которому учили святые Отцы, избегает крайностей 
и пролегает посередине. В иконописи – это путь исторического реа-
лизма (не путать путь и исторический реализм со стилем). 

А. Гильдебранд, при всем своем отрицательном отношении к 
позитивизму, высказывает типично западную точку зрения: «Итак, 
то, что мы обозначали как подражательное, представляет собою 
мир форм, заимствованных непосредственно от природы, и лишь 
переработанные архитектонически эти формы становятся вполне 
художественным произведением»1. Наблюдается знакомый вектор 
«Извне – вовнутрь». Да и могло ли быть иначе? Справедливости ради 
отмечу: немецкий теоретик делает существенную оговорку: «Субъ-
ективный произвол, гениальничанье, личный каприз являются все-
гда признаками того, что художественное творчество потеряло свое 
естественное здоровое содержание»2. Такое случается неизбежно: 
нарушение равновесия между формой и содержанием не проходит 
бесследно; возгонка формы оборачивается существенными прова-
лами, «манерным маньеризмом» (maniere maнierismo3) или каче-
ственным недобором содержания, и, наоборот, заидеологизирован-
ное тенденциозное содержание ведет к значительным потерям в об-
ласти формы, бесчестя и содержание. 

Но всегда ли? И так ли? 

1 Гильдебранд А. Проблема формы в изобразительном искусстве. М., 1914. С. 3. 
2 Там же. С. 5, 67. 
3 Данный термин предложил в 1963 г. Д. Смит.  



167 
________________________________________________________________ 

Андрей Белый заметил у Н. Гоголя «как форма и содержание 
рождены формосодержательным процессом...»1: форма порождает 
содержание, а содержание – форму. При этом нет отделенных вели-
чин и мелочей: первое неприметно переходит во второе. Чего и 
близко не было у Квитко и Вельтмана; что прошло мимо внимания 
обвинителей классика. Все зависит от талантливости и духовности 
художника, от его приверженности к кодам национальной или ци-
вилизационной культуры. 

Тем не менее вопрос правды, подлинности и их условном 
изображении в пространстве искусства не теряет своей актуально-
сти. Еще острее его испытал универсум жизни. Но уже этикой от-
ношения к нему, а не эстетикой изображения. 

В физике положение дошло до трактовки всей вселенной, в 
том числе и Земли, а также всего земного бытия как сложной голо-
графической иллюзии. Отсюда жизнь становится, симулякром, 
придуманным неизвестно кем. Православному человеку не стоит 
объяснять кто может быть автором подобной «голографии» и под 
чью диктовку сочиняются такие трактовки. Но секулярный мир все 
заметней, все азартней вовлекается в эту смертельную игру. 

Формулы и векторы 

еория искусства знает две формулы высказывания худож-
ником о своем понимании мира: 

1) наиболее распространенная и давняя: «субъективно об объ-
ективном». В данном случае художник (субъект) проецирует на по-
лотно то, как он видит окружающий мир (объект), то, как он познал 
и понял его. Здесь функционируют оба вектора: «извне – вовнутрь» и 
«изнутри – вовне». Ибо субъект и объект присутствуют в обоих. Суть 
заключается лишь в соотношении субъекта и объекта. Уместно 
вспомнить наблюдение А. Шопенгауэра: «…все существующее для 
познания, т.е. весь этот мир, является только объектом по отноше-

1 Белый Андрей. Мастерство Гоголя. М.–Л., 1934. С. 6. 



168 
________________________________________________________________ 

нию к субъекту, созерцанием для созерцающего, короче говоря, 
представлением... Все, что принадлежит и может принадлежать 
миру, неизбежно отмечено печатью этой обусловленности субъек-
том и существует только для субъекта»1. М. Каган сделал существен-
ное замечание: субъект – не равен понятию «человек»2. Объяснение 
последовало на примере киносъемочной группы, выступающей в 
роли индивидуума; 

2) вторая формула «субъективно о субъективном» появилась
относительно поздно: примерно в XV–XVI вв. Возникла она на Запа-
де в результате увлечения художников гротеском* – сначала в орна-
ментах, а потом в живописи и в литературе. Суть формулы не вклю-
чает в себя реальный объект. Он просто выпал. Потому что худож-
ник (субъект) проецирует на экран своего произведения не внешний 
опыт общения с объектом (миром), а делится со зрителем результа-
том сугубо внутренней жизни (субъекта), жизни своего внутреннего 
Я. Можно допустить, на первый взгляд, немыслимое: объектом ста-
новится именно внутреннее Я. Но что тогда остается субъектом? К 
этому вопросу вернемся позже. А сейчас обратим внимание на век-
торы. Здесь тоже есть о чем думать. Ведь в данном случае вектор 
вроде бы возможен только один: «изнутри – вовне». Но он имеет рус-
ский окрас, а мы ведем речь о западноевропейском происхождении 
самой формулы. В чем тут дело? Вот и попробуем разобраться. 

Целое и целостность. Поскольку любой художник 
стремится к целостности своего творчества, то имеет смысл нам 
начать с категории целого. Оно не просто мир. А нечто абстрактное, 
философски изощренное. Для Платона целое – идеальное единство, 
неделимое на пространственно-временные отрезки; оно сложнее, 
чем «всё» или «многое». Аристотель разумел целое тем, у чего име-
ются все его составные части, что объемлет их, а части образуют не-
что одно; соподчиненность части и целого обусловлена внутренней 
силой, потенциально заключающей в себе цель и окончательный 
результат (энтелехией). Целое стоит впереди своих частей и больше 

1 Шопенгауэр А. Мир как воля и представление // Он же. Собрание сочинений в 
5 тт. Т. 1. / Перев. с нем. Ю.И. Айхенвальда. М., 1992. С. 54. 

2 Каган М. Вкус как феномен культуры // Искусство кино. М., 1981. № 9. С. 84. 



169 
________________________________________________________________ 

их суммы. Многие схоласты разумели Бога, Ангелов и человеческие 
души как константные целостности, не состоящие из частей, ибо 
они вечны, ибо им не на что распадаться. 

И человек – не случайный элемент целого. Он получает в мире 
свой смысл, соотнесен с этим целым, в данном случае, с миром-
средой, но также с небом и землей. Человек – модель целого в целом. 
Бытие обретает в нем свою цельность и свой смысл. 

Пересекаясь в сообществе людей, и история, и культура тоже 
обретают свою цельность. 

Сам человек онтологически устроен Творцом цельным. Архи-
мандрит Ианнуарий (Ивлиев) свидетельствует: «Древнегреческий 
корень – so – эквивалентен славянскому – цел: слово sôma по-
славянски будет “цело”, а это (в силу взаимозаменяемости звуков 
“т” и “ц”) есть ни что иное как наше слово “тело”. Итак, греч. sôma, 
как и русское “тело”, означают нечто целостное, некий цельный 
объект, – то, что нельзя разделить на 2 части, чтобы получилось 2 
подобных же объекта (например, распилив стол, мы не получим 2 
новых меньших стола, а вот разделение кучи песка даст 2 новые куч-
ки, – значит, куча песка не является “телом”). Указанная этимология 
хорошо согласуется с библейской антропологией: человек в Библии 
рассматривается как целостное существо. “Вот идет тело моей сест-
ры” (т.е. “вот идет моя сестра”), – мог бы сказать древний грек. При-
лагательное sôs означает “целый, неповрежденный, здоровый”. 
Sôma – человек как целое, неделимое (как синоним можно указать 
греч. Atomos, лат. Individuum). Sôma есть а-tomos, отрицание всякой 
tomê (деления), в том числе дихо- и трихотомии. Но является ли че-
ловек и вправду целым? – Нет, мы постоянно разлагаемся, стареем, 
приближаемся к смерти. И эта не-целостность, разложение и явля-
ется одним из следствий греха. Как же сохранить себя в целостно-
сти? Как ис-целить себя? Основополагающее христианское понятие 
“спасение” по-гречески означает именно “исцеление”: sôtêria – это 
“исцеление”, “обретение целостности”, “обретение подлинного те-



170 
________________________________________________________________ 

ла”, которого мы лишены. А слово Sôtêr – Спаситель – означает 
“Исцелитель”, Который исцеляет от богоотчужденности и греха»1. 

Целостность проявляется не только по отношению ко всему 
человеку, но и по отношению к отдельным силам души. Их указал 
преп. Феодор Студит: чувство, понимание, суждение, ум, фантазия.2 
Целостность как раз и обнаруживается в иерархии. Фантазия, при 
всей ее важности, явно не равноценна уму, ибо через «изменение 
ума» (греч. μετάνοια),3 то есть через обращение к Богу и начало пе-
реформатирования (тем более при теозисе, преображении) разума 
возрастают остальные силы души; без чувства нет нравственности, да 
и вообще без чувства нет никакого восприятия, сам ум действует 
посредством чувств, как учил святитель Григорий Нисский; много 
позже и Кант добавит, что структура опыта задается категориями 
рассудка и априорными формами чувственности (Пролегомены, 
§ 17). У фантазии место явно не из первых. Но оно и не презренно,
как думают наши аггелы позитивизма, прикрывающую свою голь
«светом Православия», аки ризою. Речь в данном случае идет, разу-
меется, не о молитвенной практике, а о творческом процессе. А если
ум все больше и чаще начинает «заигрывать» с фантазией, то нару-
шается названная иерархия; чувство приходит в большую актив-
ность, чем умное начало, слабым становится понимание, снижается
аксиологический критерий (по М. Бахтину, безоценочное понима-
ние невозможно), воззрение на мир превращается в магическое,
значит, и суждение (если оно даже мысль) не адекватно реальности.
Единство сил вроде бы не утрачивается, но происходит их перекос.
Целостность и собирание воедино органов чувств – лишь одно из
условий собирания всего человека как такового. Это собирание себя
Дионисий Ареопагит называл симптиксисом (σύμπτυξις)4. Правда,

1 Концепция личности в Ветхом и Новом Завете (Конспект доклада доцента 
Санкт-Петербургской Духовной Академии архимандрита Ианнуария Ивлиева) // По-
кров. Великий Новгород, № 3 (10) 1 августа 2002. С. 3. 

2 Феодор Студит, преподобный. Письма к разным лицам. Ч. 2. 36. К Навкратию 
сыну // Он же. Творения. Т. 2. СПб., 1908.  

3 Вспомним логику Г. Фреге: мысль есть суждение. Но может ли быть мысль 
иерархически выше ума, ее породившего? А если эта мысль от Бога или мысль Самого 
Бога? 

4 Насколько разошлись средневековые термины с современными греческими, 
подтвердил Яндекс. Данный термин σύμπτυξις он перевел как «коллапс». Слово «кол-



171 
________________________________________________________________ 

речь шла о молитве… Хотя и сам творческий процесс в известной 
мере призван быть тоже молитвой, тем более у иконописца. Тем не 
менее стоит различать одно от другого. 

Индивидуум и индивидуальность. Все сказан-
ное о целостности человеческого существа сталкивается с таким по-
нятием, как «индивидуум» (лат. individuum – неделимый), разумее-
мым в значении отдельный живой организм, особь. Особь же есть 
«единственное» – то, что не расчленяемо без потери самобытности 
или индивидуальности, ее бытия, ибо основано исключительно на 
ее цельности. Что не противоречит словам о. Ианнуария и узнавае-
мо отражается в феномене художника. Без цельности и индивиду-
альности он (художник) немыслим. Для создания произведения 
тоже необходим своего рода симптиксис – «собирание себя», кон-
центрация сил, обостряющая ум и чувства. Болезненные состояния 
и их последствия оставляю психопатологам. На мой взгляд, откло-
нения возникают в случаях дивергенции – (от лат. divergere – обнару-
живать расхождение) в богословии уклонение или даже отвержение во-
ли Бога. 

Индивидуум по отношению к миру всегда будет субъектом – 
внутренним Я, сознательно противостоящим чему-то другому, не-Я, 
т.е. объекту. Но это – необязательно антагонистичное противостоя-
ние, а может быть процессом познания и действия относительно 
объекта. 

Акт творчества. Здоровый процесс познания происхо-
дит при помощи пяти сил души, обозначенных преп. Феодором 
Студитом, главная из которых ум. Не могу согласиться с авторами 
философской энциклопедии, отмечающими: «Акт творчества де-
монстрирует умение художника выйти за пределы себя (“exstasis”, 
“исступление”), когда его душа проникает в мир запредельных сущ-
ностей»1. Это путь художника-оккультиста. У художника-

лапс» происходит от лат. collapsus – упавший, рухнувший. Действительно, коллапс, но в 
сознании… 

1 Философский энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина. М., 2004. 



172 
________________________________________________________________ 

христианина творческий процесс происходит в синергии с Богом. И 
художник, подобно исихасту, пребывает «по избытку благости вне 
себя (греч. ἔκστασις)», о чем первым написал Дионисий Ареопагит. 
По его мнению, «схождение» (или «снисхождение») Бога осуществ-
ляется путем «выхода» из Его собственной сущности, но и «восхож-
дение» человека к Богу неосуществимо без «экстаза» – без выхода за 
границы разума и всех чувств. Это не стереотип экстаза, не «неурав-
новешенная экзальтация, принимающая иногда болезненные фор-
мы», как пишут авторы означенной философской энциклопедии, а 
нечто иное, превосходящее обычную чувственность, выход за грани-
цы ради предельного очищения чувств и чувственности, а не их по-
теря. Подобное осмысление отражает христианскую мистику лич-
ной встречи человека с Богом. Душа тоже «выходит из себя» и 
устремляется к источнику благодати. По Ареопагиту, данное дви-
жение непрерывно и беспредельно приближает человека к Богу, к 
Его неистощимой плероме. Венцом «умной молитвы» исихасты как 
раз и считают «исступление ума» – ἔκστασις, когда внутренний че-
ловек, о котором говорил апостол Павел, выходит из внешнего. Но 
«исступление ума» – отнюдь не тупость, не тупик; нет, это состояние 
ума, пребывающего в пре-восходной степени, переходящее в новое 
качество, обретающее необычайную ясность и небывалую остроту. 
Причем даже сверхчувственность находится в подчинении такого 
ума. 

Поэтому не «душа проникает в мир запредельных сущностей» 
(этот Платоновский процесс познания «мира идей» свойственен 
расцерковленным художникам до сих пор), а православному ху-
дожнику Бог дает откровение в его умозрительном мире. В первом 
случае индивид становится индивидуалистом (вектор «извне – 
вовнутрь»), во втором – внутренний человек (ипостась1), со-работая 
Творцу всего сущего, выходит из внешнего (индивида; вектор «из-
нутри – вовне»). 

1 Определение ипостаси дано VII Вселенским собором: «Ипостасью мы называ-
ем какую-либо разумную сущность с ее свойствами, – имя заимствовано от ифестанэ – 
стать подо что-либо, взять на себя что-либо» (Деяния Вселенских Соборов Т. 7. Собор 
Никейский Второй, Вселенский Седьмой. Казань, 1891. С. 231). 



173 
________________________________________________________________ 

Отсюда отличие истинно русского искусства и литературы от 
западноевропейской культуры состоит в том, русские не порывали с 
верой, а, напротив, вера очистительно действовала на душу худож-
ника, придавая новый импульс в работе, как это было у Гоголя. Ни-
колай Васильевич создавал комедии не ради просто смеха и сатиры, 
не ради развлечения или удовольствия, а приглашал читателя заду-
маться над смыслами жизни, тем самым умудряя его своим трудом, 
без громких слов обращая творчество в служение стране и народу, 
по собственному признанию, делая «незримой ступенью к христи-
анству». У такого пути есть одна опасность – тенденциозность. В из-
вестной степени она задела и самого Гоголя. Когда произведение 
вырождается в моральную, политическую или социальную пропо-
ведь, оно теряет «свою духовную независимость, свою художествен-
ную самозаконность и самосильность (“автономию” и “автаркию”)», 
искажает «свой творческий акт и» превращается в орудие чуждое 
искусству»1. Веру это профанировало, а делу не помогало. Критери-
ем здесь всегда остается «следующее правило; не стремись “учить”, 
навязывать готовые теории и доказывать или иллюстрировать их; не 
посягай на проповедь; стремись глубоко постигнуть и верно изобра-
зить, а не подтвердить предвзятую доктрину; изображай, а не навя-
зывай, и главное — не рассуждай вне образов; не принимай ни от 
кого, и даже от самого себя никаких посторонних заданий; блюди 
тайну, свободу и неприкосновенность твоего художественного со-
зерцания; пиши непреднамеренно, не нарочито (desinvolto), ни для 
чего иного, как только для художества»2. 

На «художестве» Гоголя увлечение морализаторством особо не 
отразилось, но в известной степени сказалось на публицистике, 
что данный жанр допускает. Данное обстоятельство и удерживает 
Избранные места из переписки с друзьями в пределах литературы, не 
давая превратиться в идеологию. 

Тем не менее в обоих случаях сознание художника-субъекта 
противостояло реальному объекту, узнавало и познавало его, по-
скольку объект неизменно есть познаваемое, а субъект – познающее. 

1 См. подр.: Ильин И.А. Указ. соч. С. 205. 
2 Там же. С. 205, 209. 



174 
________________________________________________________________ 

Одна из сил души понимание реализуется по причине втор-
жения субъекта в сферу объекта, в результате чего переносит знание 
о нем в собственный мир. И тогда некоторые моменты объекта 
начинают естественно отображаться в субъекте. Причем субъект в 
результате действия все той же силы души понимает диафору меж-
ду отражением (в его организации он даже участвовал) и самим со-
бой, внутренним Я, которое противостоит отражению. Отражение 
не является аналогом объекта. А объект независим от субъекта. Он 
перерастает в нечто большее, чем просто «предмет познания», при-
обретая качество трансобъективного. Вот здесь и необходима си-
нергия творческого процесса. И тогда художнику не грозит «одно из 
главных состояний, сопровождающих творчество любого мастера», 
которое описывают авторы философской энциклопедии. Это «спо-
собность и потребность жить в вымышленных ролях, непрерывная 
самоидентификация то с одним, то с др. персонажем. Когда эта по-
требность безостановочного вживания становится системой, она со-
здает своеобразную надстройку над жизнью и ставит художника в 
трудное положение. Он должен последовательно переходить от 
действительности к вымыслу и от вымысла к действительности, и 
такая смена положений, одновременное обладание сразу несколь-
кими формами существования вносит в его сознание заметную дис-
гармонию»1. Подобная точка зрения характерна для позитивистов и 
новоявленных морализаторов, не берущих во внимание вышеука-
занную диафору между условностью отражения объекта в художе-
ственном произведении и внутренним Я автора данного произведе-
ния. Умный художник оперирует не «безостановочным вживанием» 
в образ, хотя встречается и такое, но у не очень одаренных или у об-
манутых системой подготовки, а продумывает эстетический кон-
цепт для полного зрительского сопереживания, заканчиваемого ка-
тарсисом. Непонимание этого приводит к тому, что талант – дар 
Божий – Ч. Ламброзо и прочие сводят к психической патологии как 
имманентной составляющей гения. Каково? 

Самое разумное – искать ответ у святых Отцов. «Некоторые го-
ворят, что они [священные писатели] пророчествовали в исступле-

1 Философский энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина. 



175 
________________________________________________________________ 

нии, так, что человеческий ум затмеваем был Духом, – разъяснял 
свт. Василий Великий. – Но противно обетованию Божия наития – 
богодухновенного делать изумленным, так чтобы он, когда исполня-
ется божественных наставлений, выходил из свойственного ему ра-
зума и, когда приносит пользу другим, сам не получал никакой 
пользы от собственных своих слов. И вообще, сообразно ли сколько-
нибудь с разумом, чтобы Дух премудрости делал человека подоб-
ным лишенного ума и Дух ведения уничтожал в нем разумность? Но 
свет не приносит слепоты, а напротив того, возбуждает данную от 
природы силу зрения. И Дух не производит в душах омрачения, а 
напротив того, возбуждает ум, очищенный от греховных скверн, к 
созерцанию мысленного»1. Вот норма и для художника, если он 
трудится в синергии с Богом. Тут сколько ни переходи от действи-
тельности к вымыслу и от вымысла к действительности, то при гла-
венстве ума и Божием попечении девиантных отклонений быть не 
может. Иначе это дивергенция, оборачивающаяся, действительно, 
психической патологией. 

Есть и другая опасность из той же области (о ней ранее уже 
приводилось мнение С. Эйзенштейна): натуралист вгоняет зрителя-
читателя-слушателя в жуткое состояние героя путем психологиче-
ски безмерного нагнетания и агрессивного воздействия цветового, 
словесного, звукового образа на органы чувств, но истинный худож-
ник добивается необходимого настроения за счет продуманной и 
экономной системы выразительных средств. У бесталанного режис-
сера актер, играющий горемычного героя, бегает с душераздираю-
щими криками по сцене, обливаясь слезами и заламывая руки. Та-
лантливый постановщик так выстроит безмолвную мизансцену и 
найдет такую позу актеру, что он и спиной гениально передаст со-
стояние неутешного горя, а транслируемая зрителю мысль станет 
намного глубже и намного художественней, чем при прямолиней-
ном решении. 

Итак, внутри формулы «субъективно об объективном» суще-
ствует два пути: 

1 Василий Великий, святитель. Творения. Ч. 2. М.,1891. С. 10. 



176 
________________________________________________________________ 

1) реализация творчества индивидом через природный миме-
зис – секулярная, Западная линия; 

2) реализация творчества личностью через ипостасный миме-
зис (о нем – отдельный параграф ниже) – синергийная православная 
направленность. 

Только тогда в определенной степени и становится понятна 
формула творчества «субъективно об объективном». Ведь «суть вся-
кой композиции как способа существования художественного обра-
за “в реальности” материального мира состоит в уникальном, непо-
вторимом соединении объективного и субъективного, рационально-
го и эмоционального, познанного и непознаваемого, конкретного и 
абстрактного, традиционного и новаторского»1. Здесь дано лишь 
общее объяснение данной формулы. Вопрос, безусловно, требует 
более детального изучения. 

Выше с заявкой на другую формулу творчества «субъективно о 
субъективном» мы столкнулись с апорией: если объектом становится 
внутреннее Я, то, что тогда надо считать субъектом? Сразу скажем: 
это не апория, ибо она разрешима. 

Новое познание без внутреннего и внешнего опыта способно 
возникнуть из творческой фантазии, еще одной силы души. Объект, 
будучи предметом познания, обладает и бытием-в-себе. А субъект 
способен стать субъектом для самого себя, ибо сохраняет способ-
ность познания. Кроме свойства быть познающим, он имеет и бы-
тие-для-себя. Бытие-в-себе объекта, наряду с познаваемым в объекте, 
содержит некий не познанный остаток. Человек не в состоянии пол-
ностью, исчерпывающе, без остатка уяснить предмет познания, что 
сказывается в несовпадении предмета и образа. Образ же по при-
чине непознанного остатка приобретает черты сакрального. Возни-
кает граница познаваемого. И что находится за этой границей, то – 
непознаваемое. Оно получило название трансинтеллигибельного. Его 
ошибочно путают с иррациональным. Художник, отпустивший 
фантазию вперед ума, пытается «заглянуть за горизонт», в сферу не-
познаваемого. А там, по мысли О. Уайльда, где кончается природа, 

1 Власов В.Г. Стили в искусстве. Словарь. Т. 1. СПб., 1998. С. 444. 



177 
________________________________________________________________ 

начинается искусство. И это непознаваемое может быть внутри са-
мого художника. 

Есть ли гарантии, что в нем не живут химеры? Таким образом, 
художник-субъект одновременно становится и познаваемым объек-
том внутри себя самого. Потому нет вышеупомянутой апории. 

Но любые химеры априори будут сколами познания объекта 
(внешнего мира). Иначе образы перестанут коммуницировать со 
зрителем, коему иная реальность (например, Альфа Центавры) не-
известна. 

Гротескный орнамент. Италия XV в. Фрагм. 

Мутациями человека в растение, а растения в человека и объ-
яснимы неординарные гротески итальянских художников Ренессан-
са как результат взгляда «за горизонт». Но образы отдельно и чело-
века и растения зрителю знакомы. Их синтез дает неожиданный ре-
зультат. Попытки же трактовать химеры в виде символов или алле-
горий будут контрпродуктивными. Художественные тропы в них 
вводить никто не собирался. Образы, согласно Вазари, возникали в 
умах художников спонтанно, путем отрешения от власти контроли-
рующего ума, с попыткой заглянуть именно туда, где кончается 
природа. Такой подход нам уже известен от почитателей метаискус-



178 
________________________________________________________________ 

ства (новое – хорошо забытое старое): «Это отражение мира, вышед-
шего за пределы фантазий». Что может быть субъективней? 

Так и возникла формула «субъективно о субъективном». 
Кто-то может возразить: согласно Вазари, художники просто 

развлекались, не думая ни о каких границах и горизонтах. Зачем 
наводить тень на плетень? 

Однако «развлечение» получило продолжение в метаискус-
стве, мимо чего уже не пройдешь. Это первое. Второе: никто не мо-
жет поручиться сразу за всех художников, о которых рассказал Ва-
зари. Третье: даже бессознательно художник мыслит определенны-
ми алгоритмами, а не «броуновским движением» хаотичных по-
мыслов. Хаос не способен дать цельности в композиции, а тем более 
продуманной совокупности таких композиций. И тому есть под-
тверждение: «Несмотря на свою фантастичность и алогичность с 
точки зрения жизненного правдоподобия, о которых так вырази-
тельно писал Вазари, композиция гротеска подчинялась опреде-
ленным правилам и не была хаотичной. Все ее элементы масштабно 
и пластически взаимосвязаны. Гротеск строился всегда строго сим-
метрично относительно средней вертикальной оси – линии, образу-
емой прямым стеблем аканта и расходящимися от него завитками. 
Такая ось называлась канделябром (от лат. candela – свеча)»1. Задача 
исследователя в том и заключается, чтобы выявить имеющиеся ал-
горитмы в произведении и их проанализировать. Чем мы и занима-
емся. 

Если речь идет о придирках, то они логичны будут в другом 
эпизоде – в случае формальной неточности отношения «объект ↔ 
субъект»: если художник-субъект становится познаваемым объектом 
внутри себя самого, то «объект внутри» не может иметь коррелятов 
субъективного. Разве что в виде фантазии? При одном условии: ко-
ли ею обладает объект. Но объект в данном случае – сам субъект. 
Однако существует мнение, что субъект никогда не сможет в полной 
мере стать собственным объектом. В позитивистском плане – ДА. В 
метафизическом – с долей условности и не в полной мере – возмож-
но. Наблюдатель смотрит в телескоп, видит космос, но не может ви-

1 Власов В.Г. Стили в искусстве. Словарь. Т. 1. СПб., 1998. С. 180–181. 



179 
________________________________________________________________ 

деть Земли. Это верно отчасти. Человечество изучает космос именно 
для того, чтобы многое понять и объяснить на Земле. А в конечном 
итоге, чтобы понять себя. Если требуется увидеть Землю, незачем 
пользоваться телескопом; следует просто сменить инструмент по-
знания. То же – в нашем случае. 

И все равно не избежать трудностей. 
Нам потребуется хоть какое-то новое проникновение во «внут-

ренний объект». И тогда возникает второй логический круг с воз-
вращением в ту же самую точку, требуя опять и опять ходить оче-
редными кругами. Апория? Допустим. На мой взгляд, просто за-
цикленная «матрешка». И дабы подобный ход не превратился в 
хождение по ленте Мебиуса, следует отказаться от подобной логи-
ческой формальности. Одно дело логика, а другое – познание. Су-
ществуют концепции, которые обосновывают ограниченные воз-
можности постижения мира средствами логики. Да, вроде одно 
другому не помеха, тем не менее логика и теория познания относят-
ся к разным научным дисциплинам. В данном случае мы имеем де-
ло с постнеклассической парадигмой, которая лучше всего подходит 
к ситуации не «субъект-объектного», а «субъект-субъекного» позна-
ния. Познание и существует для его понимания. Остальные атрибу-
ты здесь бесполезны. Хождение кругами, а тем более по ленте 
Мебиуса приведет лишь к безрезультатности и ничего не прибавит к 
изучению гротеска и даже некоторых видов светской культуры. Для 
уяснения данного вопроса и вводится новая формула «субъективно о 
субъективном». 

Здесь вероятно возражение: эта формула, как было сказано, 
возникла в XVI веке. В таком случае причем «постнеклассическая 
парадигма»? Неужели она родом из того же столетия? 

Вопрос из «школьных». Искусство никогда не шло «сзади» тео-
рии, ибо теория описывает искусство, а не наоборот. Более того, в 
зависимости от эпохи само описание одного и того же искусства 
различно. Достаточно сравнить тексты Вазари, Ж. Мишле (ввёл тер-
мин «Ренессанс» для понимания культурного возрождения в Ита-
лии в XV в.), Г. Вёльфлина, В. Лазарева, Й. Стржиговского, 
М. Лопуховой. У каждого исследователя мы обнаружим иную пара-
дигму, отличную от предыдущей, свое понимание этой эпохи, каза-



180 
________________________________________________________________ 

лось бы, изученной вдоль и поперек. А что говорить о тех явлениях в 
искусстве, которые изучены намного меньше, о тех лакунах в искус-
ствознании, которые до сих пор не заполнены или спорны? 

Ответ остается за теми, кто задал вопрос по поводу «постне-
классической парадигмы»… 

Вернемся к нашей теме. 
Аналогичный метод формообразования (субъективно о субъек-

тивном) просматривается в творчестве С. Параджанова, с той раз-
ницей, на мой взгляд, что сначала фантазия режиссера самопроиз-
вольно порождала необычные образы и лишь потом ум, следуя за 
фантазией, придавал (а, возможно, и не придавал) им логические 
объяснения. По всей видимости, все-таки вынужден был придавать, 
хотя бы для объяснения своих замыслов Художественному совету 
киностудии. 

Кадр из фильма Цвет граната реж. С. Параджанова. 1968 г. 



181 
________________________________________________________________ 

Может сложиться впечатление, формула «субъективно о субъ-
ективном» имела применение только на Западе. Да, она там роди-
лась, но прижилась и на Востоке. Параджанов тому свидетельство. В 
обеих названных формулах национальный фактор проявляется 
меньше, чем в кодах. 

Что касается именно России, то в ее изобразительном искус-
стве и поэзии формула «субъективно о субъективном» применялась 
прежде всего абстракционистами и футуристами. Для ясности при-
вожу одиозное стихотворение А. Крученых (1913 г.), ставшее основ-
ной вывеской футуризма: 

Дыр бул щыл 
убеш щур 
скум 
вы со бу 
р л эз1 

На языке футуристов сей весьма экстравагантный сленг назы-
вался «заумью». Типичный пример очередного эксперимента «за-
глянуть за горизонт» и «за пределы фантазий», в сферу непознавае-
мого, ведь сам термин «футуризм» от лат. futurum – будущее.  

В. Хлебников так и объяснял: «Заумный язык – значит находя-
щийся за пределами разума»2.  

Да, о духовной чистоте здесь говорить не приходится: «Это 
язык заклинаний, заговоров, особого пространства, не поддающего-
ся логическому осмыслению»3. Тем не менее наблюдается известная 
русская склонность, берущая начало от Никитки-летуна – и до кос-
мического полета Ю. Гагарина: совершить прыжок в неизведанное, 
все за ту же границу непознаваемого.  

1 Крученых А. Помада. М., 1913. Страницы не пронумерованы. Стихотворение 
сопровождено преамбулой автора: «3 стихотворения написаные на собственом языке от 
др. отличается: слова его не имеют определенаго значенiя» (Орфография Крученых. – 
В.К.). 

2 Хлебников В. Наша основа // Он же. Собр. соч. В 6 тт. Т. 6. Кн. 1. М., 2005. 
С. 174. 

3 Болдина Е.Е. Особенности интерпретации оригинальной футуристической 
концепции Велимиром Хлебниковым в статье «Наша основа» (1919) // Stephanos. М., 
2022. № 4 (54). С. 101. 



182 
________________________________________________________________ 

Основоположник абстрактного экспрессионизма 
В. Кандинский издал свой теоретический труд О духовном в искус-
стве (1911 г.), за 2 года до выхода футуристического манифеста Слово 
как таковое, но и у Кандинского наблюдается подобная попытка пе-
рехода «за горизонт»: «Большой остроконечный треугольник, раз-
деленный на неравные части с самой маленькой и острой частью, 
обращенной кверху – вот каков вид духовной жизни, представлен-
ный в верной схеме. Чем ниже, тем больше, шире, объемистее и 
выше делаются части треугольника», – в «египетском» духе рассуж-
дал русский абстракционист. – «Весь треугольник движется медлен-
но, почти незаметно, вперед и вверх и там, где “сегодня” было его 
острие, “завтра” оказывается уже следующая часть, то есть то, что 
сегодня было доступно только высшей вершине, что всем другим ча-
стям казалось бессмысленной болтовней, становится завтра полным 
смысла и чувства содержанием жизни второй части»1. 

В. Кандинский. Композиция № 4. 1911 г. 

1 Кандинский В. О духовном в искусстве (живопись). Л., 1989. С. 10. 



183 
________________________________________________________________ 

Как видим, и Кандинский в своем умозрительном мире 
устремлен в будущее. Был ли такой порыв отречением от формы? В 
классическом понимании, разумеется, ДА. Но художник искал «но-
вые формы», а не вообще отрекался от них. Другое дело, что в силу 
инаковости и беспредметности языка терялась коммуникативность 
произведения со зрителем, но кого это тогда смущало? 

Оказывается, смущало. Появились и противники. Среди них 
были «идиллические неоклассицисты и бидермайеровцы техни-
цистского века, имитаторы фотографий и конструктивисты, поли-
тические сатирики и циничные порнографисты, хроникеры и бун-
тари... коммунисты, католики, анархисты... они непредсказуемой 
хитростью истории сгруппировались вместе... Главное, что их объ-
единяло, – отказ от абстрактных форм»1. Возникло еще одно движе-
ние ярых противников «беспредметного искусства», – движение, по-
лучившее название «магический реализм». Самое любопытное: по 
одной из версий, этот термин придумал в 1914 г. все тот же 
В. Кандинский, один из создателей абстракционизма, так обозначив 
живопись неопримитивиста «таможенника» Руссо.  

Сам же Кандинский ни от чего не отказался бы ради трансин-
теллигибельного. Ведь «духовное», которому он посвятил свой трак-
тат, не лежало на поверхности. Его следовало искать за границей 
познаваемого. 

Искусство разделилось на многие рукава – и каждый из них 
считал себя насущным и самодостаточным. 

О какой геометрии Кандинский вел речь? 
Один из столпов византийского богословия «святой Максим 

Исповедник подчеркивает, что вечность мира умопостигаемого – 
вечность тварная: пропорции, истины, неизменяемые структуры 
космоса, геометрия идей, управляющих тварным миром, сеть мате-
матических понятий»2. Кандинский ничего не говорил о Максиме, 
да и вряд ли он читал труды преподобного отца, но, судя по карти-
нам, есть основания предполагать, что «геометрия идей» каким-то 

1 Турчин В. «Новая вещественность» – искусство потерянного поколения // Сб.: 
Советское искусствознание. Вып. 26. М., 1990. С. 99–100 

2 Лосский В.Н. Очерк мистического богословия Восточной Церкви. Догматиче-
ское богословие. М., 1991. С. 233. 



184 
________________________________________________________________ 

образом не осталась для него сторонней, особенно после написания 
означенного трактата, а еще явней во времена сотрудничества с Ба-
ухаузом. И здесь приходишь к выводу: позиция Кандинского выгля-
дит глубже, чем у футуристов и у дружественного им К. Малевича.  

Что касается отца супрематизма и его вклада в осмысление 
процесса формотворчества, то приходится констатировать: Малевич 
изрядно успел навредить здесь своим пониманием принципа эконо-
мии сил*, сведя вопрос к недопустимому примитиву. (Поскольку эта 
тема уведет нас в сторону от основной темы настоящей главы, –
приходится вынести ее в словарь.) 

Босх. Остался интересный вопрос о творчестве И. Босха и его 
последователей. Отвечает ли оно формуле «субъективно о субъек-
тивном»? 

Начать следует с рассмотрения поэтики мастера. В нее специ-
алисты часто включают элементы алхимии, фольклора, астрологии, 
эсхатологии того времени, мистерий, отмечают воздействие симво-
лики бестиариев… Меньше всего упоминается гротеск*. А если и 
упоминается, то подчас вовсе не в том значении, в каком принято 
профессионалами понимать эту известную, но остающуюся зага-
дочной форму искусства. Однако именно гротеск является тем клю-
чом, который в основном и открывает творчество Босха. Разумеется, 
в тех композициях, где таковой присутствует. 

Соответственно заявленной теме, нас в первую очередь интере-
сует пересечение Босхом границы непознаваемого. Ведь в аспекте 
инаковости гротеск стремится выйти за пределы вероятного. Что 
можно наблюдать в избытке на картинах художника. Это прорыв не 
высшей, а низовой субъектности, которая закономерно заканчивает-
ся западением в индивидуализм. О. Назарова пишет: «Иероним 
Босх стоит особняком в истории нидерландской живописи во всех 
смыслах». И через один абзац добавляет: «…были такие штампы, 
которые иногда и сейчас еще используются, как “мировоззрение 
Босха” или “картина мира Босха”, рассуждали о том, что Босх всем 
этим хотел сказать… То есть создавалось впечатление, что у Босха 
было какое-то особое личное мировоззрение, отдельное от всех 
остальных, которое он спонтанно выплескивал в своих произведени-



185 
________________________________________________________________ 

ях. Но теперь мы отчетливо понимаем, что художник рубежа XV и 
XVI веков может писать только то, что его публика готова и может 
воспринять, и что у него нет личного мировоззрения, у него есть си-
стема представлений, которую он неизбежно разделяет со своими 
современниками. Мы можем говорить об уникальности того, как ху-
дожник выражает эту систему представлений, но все-таки не об 
уникальности мировоззрения»1. Нельзя с этим согласиться, по-
скольку Назарова путает два понятия: мировоззрение и мировидение. 
У каждого художника, тем более на Западе в XV и XVI вв., мировоз-
зрение не только было, но было однозначно уникальным. Иначе не-
понятно, почему и за счет чего «Босх стоит особняком в истории ни-
дерландской живописи во всех смыслах». Согласится ли сама Наза-
рова, что у Микеланджело (1475–1564 гг.), младшего современника 
Босха (1450–1516 гг.), отсутствовало мировоззрение? Любой историк 
искусства, профессионально занимающийся эпохой Возрождения, 
отмечает уникальность мировоззрения Буонарроти. 

Да, сам термин «мировоззрение» впервые введен в нач. XVIII 
столетия немецкими романтиками; писал о нем 
Ф.Э. Шлейермахер2. Но одно дело термин, а другое – понятие с ним 
связанное, которое может иметь место без обозначения его. Так, 
слово «фиолетовый» вошло в русский язык довольно поздно, в XVIII 
веке. Но значит ли это, что наши предки не различали фиолетовый 
цвет раньше? 

А что имели в виду романтики? 
Подсказывает само слово: миро-воз-зрение – что человек знает о 

мире и о своем месте в нем, что человеку дорого в жизни; словом, 
это некое устроение мышления личности, характерное, приобре-
тенное на основе определенной аксиологии. Я имею в виду здесь не 
всесторонний анализ данной категории, а только те аспекты про-
блемы, которые относятся к творчеству. 

Мировоззрение часто считают синонимом мировидения. Но бу-
дет ли это верно? Вряд ли. Под мировидением мыслится восприятие 
мира без оценок, совокупность всех ощущений, которые человек 
воспринимает как есть. Поэтому о мировидении древних людей се-

1 Назарова О. Иероним Босх // https://magisteria.ru 
2 Шлейермахер Ф. Речи о религии. Монологи. СПб., 1994. 



186 
________________________________________________________________ 

годня известно очень мало. Чтобы знать больше, человек должен на 
машине времени отправиться в прошлое. Мировидение – это основа 
осмысления жизни. Оно должно быть целостным и призвано охва-
тывать весь мир, который следует постигнуть людям. 

Мировоззрение же подразумевает, как было сказано, опреде-
ленную аксиологию, это «продукт» человеческого ума. С этой точки 
зрения, никакое мировоззрение нельзя реконструировать и даже 
понять, если перед ним не стоит мировидение как причина миро-
воззрения. При наличии мировидения мировоззрение сформирует-
ся само собой в результате деятельности людского интеллекта. Оно 
сложится свое не только у художника, но у каждого разумного че-
ловека. У социума же образуется то, что можно условно назвать 
мировоззрением народа, если народ не стал просто населением, ибо 
он связан общим происхождением, общим делом и общей верой. 

Отсюда следует: говорить об индивидуализме Босха и об инди-
видуальности его творчества не только правомерно, но и необходи-
мо. Иначе как можно понять особенность искусства того или иного 
мастера? Тем более феномен индивидуализма стал широко прояв-
ляться, начиная с эпохи Ренессанса, положившей начало принци-
пам гуманизма. Что в свою очередь привлекало повышенное вни-
мание к проблеме личности, к ее особенностям взаимодействия с 
обществом. 

Все это мы видим на полотнах Босха и по причине субъектив-
ности противоречиво понимаем смыслы, в них заключенные. «Мир 
Босха причудлив, но многие толкования, которые историки предла-
гают его работам, у него самого явно вызвали бы изумление» (М. 
Майзульс). С этим надо согласиться. 

Да, индивидуализм Босха это не индивидуализм С. Дали. У 
первого, говоря фигурально, это очень своеобразный отдельный дом 
в немалом поселении, застроенном средневековыми домами; у вто-
рого – уже не дом, а стоящее посреди пустыни сооружение, внизу 
которого находится крыша, а вверху фундамент. 

Х. Зедльмайр приводит еще лучшую диафору: «Живопись 
Босха не сюрреалистична, по крайней мере, в привычном бретонов-
ско-элюаровском смысле. Мир Босха – космос буйного жизненного 
круговращения. Если это и бессознательное (основное условие ма-



187 
________________________________________________________________ 

териала в сюрреалистической поэтике), то, скорее, некая предвос-
хищающая визуализация юнгианского “коллективного бессозна-
тельного”, в отличие от окончательно отчужденного от родового 
единства “индивидуального” бессознательного XX века, как, скажем, 
у Дали. <…> У Дали природное бессознательно стремится вернуться 
к самому себе, потерянному в своей абсолютности на путях цивили-
зации. Но цельность природного бытия утрачена бесповоротно, и 
индивидуальное подсознание, замыкаясь на себе, не в состоянии 
выйти во всеобщее единство жизни и смерти»1. 

Выходы к границе непознанного и ее пересечения всегда свое-
образны в силу индивидуализма каждого светского художника. Да и 
граница у всех, как правило, тоже разная, не говоря о волевом поро-
ге допустимости ее пересечения. Результаты при этом будут тоже 
весьма разнообразны. 

Босх и есть уникальное пересечение на границе Ренессансного 
влечения к запредельному знанию (например, к нумерологии как 
магии; к самой магии, к астрологии, оккультизму, алхимии…) и ла-
тентного протобуржуазного индивидуализма, всегда рождаемого, 
по мнению Бенуа, духом гордыни, разобщающего художника с тра-
дицией. Чем и объяснима оригинальность творчества Босха, его со-
вершенная непохожесть на других мастеров-современников. 

Без Босха не было бы и Ф. Рабле (1494–1553 гг.). Унаследование 
последним хотя бы темы пожирания одних существ другими, темы 
десакрализации жизни говорят о многом. 

Рабле – эстетически вульгаризированная версия Босха. 
Насколько Босх был апофатическим ратоборцем нравственно-

сти, настолько Рабле явился катафатическим певцом ее разложения. 
Но оба (каждый по-своему) пересекали границу трансинтеллиги-
бельного. И потому их следует считать приверженцами формулы 
«субъективно о субъективном», если не первооткрывателями ее в ис-
кусстве. 

Нельзя искать у Босха и Рабле правдоподобия, ибо в прису-
щем им гротеске никакого правдоподобия и быть не может. Ведь 
гротеск не просто утрирование реальности или деформация образа, 

1 Цит. по: Аркадьев М. Иероним Босх и трагедия средневекового сознания // 
https://snob.ru/profile/23839/blog/3093323/ 



188 
________________________________________________________________ 

а «повышенное» качество видения: это предельно острая тень, кото-
рая призвана подчеркивать ослепительно-резкий свет своей эпохи. 

Гротеск Босха и Рабле – не карикатура, хотя отдельные иссле-
дователи склонны считать то и другое аналогами. 

Босх И. Святой Иоанн на Патмосе. 1554–1555 гг. Фрагм. 

Гротеск в данном случае больше чем сатира. Комическое в нем 
присутствует, но не в утилитарном смысле (ради смеха или ради 
«высмеивания пороков»), а ради достижения особой художествен-
ности образа, когда обычные средства выразительности уже не дей-
ствовали. Потому картины Босха не вызывают смеха. 

Гротеск не столько алогичен, сколько инологичен, сверхлоги-
чен и над-логичен. Он не может быть понят согласно некой ин-
струкции с перечислением символов. Тем более сами символы по 
своему устроению до конца не выговариваемы. Но гротеск – далеко 
не символ; он даже не прием (он – больше) и не стиль. Гротеск, ско-
рее, форма художественного мышления, принцип осмысления 
жизни от противного, потому нет салонного гротеска. 

Гротескные образы Босха сосуществуют и взаимодействуют с 
образами «реалистичными», как мы видим на полотне «Св. Еванге-



189 
________________________________________________________________ 

лист Иоанн Богослов». А в тех работах, где нет гротеска («Фокусник», 
внешние створки «Поклонения волхвов», «Извлечение камня глупо-
сти», «Распятие с донатором» и др.) Босх остается в рамках формулы 
«Субъективно об объективном». Причем низовая субъектность в них 
или отсутствует, или находится в пригашенном состоянии. 

Босх И. Распятие с донатором. 1480–1485 гг. 

В любых случаях художник пытается заинтересованно расска-
зать о том, что из познанного у него накопилось в душе. 



190 
________________________________________________________________ 

«Объективное искусство». Заканчивая тему формул 
творчества, надо упомянуть еще об одной «Объективно об объектив-
ном». Автором доктрины «объективного искусства», насколько мне 
известно, является Венский искусствовед А. Ригль (1858–1905). 

Сам термин «объективное искусство» встречается раньше 
(1901 г.) в работе Л.П. Радина (1860–1900) Объективизм в искусстве и 
критике1. Критик задает вопрос: «Что такое реальное, или, вернее 
сказать, объективное искусство?». И сопоставляет фотографический 
портрет и портрет, написанный художником. Под «объективизмом» 
Радин понимал то, сущностное, свойственное человеку, что необхо-
димо передать в портрете, будь он фотографическим или живопис-
ным. «Что же мудреного, если фотографии редко удается схватить 
то выражение лица, которое является наиболее типичным для дан-
ного субъекта. <…> И когда говорят, что ваш портрет не похож, 
этим хотят собственно выразить, что фотография не уловила того 
типичного выражения лица, которое наиболее отвечает внутренне-
му складу вашего характера. С этой точки зрения не трудно понять, 
почему портрет, нарисованный художником, часто больше похож 
на оригинал, чем самая лучшая, самая точная фотография. Всмат-
риваясь в данное лицо, художник сразу схватывает его характерные 
особенности». Вот это и есть, по Радину, объективное искусство. 
Точка зрения, не отличающаяся философской глубиной. Но о ней 
следовало заявить, исходя из обязательности научного приоритета. 

Можно смело предполагать, что Ригль вряд ли заимствовал 
термин «объективное искусство» у Радина. Ибо осмысление его ав-
стрийским искусствоведом радикально отличается от осознания 
русским критиком. 

Ригль понимал под данным термином «искусство, изобража-
ющее мир в свойственных ему реальных отношениях. Такое объек-
тивное изображение требует, чтобы художник не примешивал к 
нему субъективных черт своей личности. Следовательно, объектив-
ным может быть только изображение, при котором художник изо-
лирует себя от воссоздаваемой действительности, сознательно отго-
раживается от нее. Иначе говоря, статусом объективности обладает 

1 Северов Л. (Радин Л. П. ). Объективизм в искусстве и критике // Научное обо-
зрение. СПб., 1901. № 11. С. 37–38; № 12. С. 46–60.  



191 
________________________________________________________________ 

изображение, которое не пропущено сквозь призму личности ху-
дожника»1. 

Где же такое искусство взять? 
Австриец увидел его в «осязательном искусстве Древнего Егип-

та». 
Момент спорный. Но прислушаемся к Риглю внимательней. 

Он имеет в виду то, что «замкнутая в себе эгоистическая психика 
равнодушна к собственному содержанию объекта, и именно поэто-
му такой субъект проявляет себя вовне только посредством насилия 
по отношению к предметам окружающего мира. Художник этого 
типа стремится субординировать предметы видимого мира на сво-
ем полотне, пытается подчинить их определенному распорядку. В 
результате изображение оказывается чисто “объективным”. <…> 
Субординирующий принцип ведет к кристаллической компози-
ции, свойственной античности и Возрождению, а творческое сорев-
нование с природой, воссоздание неорганических закономерно-
стей – свидетельство подлинного художественного начала в искус-
стве». Здесь сказывается пресловутый позитивизм, на который опи-
рался искусствовед. «Воссоздание неорганических закономерностей» 
все тот же мимезис. Возникает противоречие: с одной стороны 
Ригль осуждает «кристаллическую композицию» мастеров Ренес-
санса, а с другой не замечает у них столь распространенное тогда 
подражание природе, т.е. не видит «воссоздания неорганических за-
кономерностей». Читаем дальше: «Между субъектом и объектом, 
между персонажем и внешним миром устанавливается не внешняя 
(насилие, покорение), а внутренняя, психическая связь (познание). 
Именно внутренние, психические взаимодействия между субъектом 
и объектом Ригль считал отличительной чертой искусства Нового 
времени»2. 

Следует интересный вывод: согласно Риглю, после 1520 г. ис-
кусство начало деградировать вместе с ростом субъективного начала. 

Что тут следует сказать? Само «объективное искусство» здесь 
можно назвать относительно объективным или, точнее, условно 

1 См.: Арсланов В.Г. История Западного искусствознания ХХ века. М., 2003. 
С. 105–106 и далее. 

2 Там же. 



192 
________________________________________________________________ 

объективным. Что особенно становится понятным в наше время, с 
появлением искусственного интеллекта и его «творчества». Как 
Ригль назвал бы такое «достижение», живи он сегодня? 

Древнеегипетская скульптура Тенти с женой. 5-я династия. 
Берлинский музей. 

Показавшееся ему объективным «осязательное искусство 
Древнего Египта» таковым кажется по причине действия жесткого 
древнеегипетского канона. Именно канон и оказывал «объективи-
рующее» влияние на зрителей и на Венского искусствоведа. То же 
самое явление происходило во всяком строго каноничном искусстве. 

И когда искусство активно стало секуляризироваться под вли-
янием духа времени и по причине роста субъективного начала за 
счет упразднения канонов, тогда оно и начало довольно заметно де-
градировать. Причем даже в иконописи Греции и России, тоже с 
XVI века. Но это трудно было понять в XIX столетии, поскольку в то 



193 
________________________________________________________________ 

время отношение к канонам было резко отрицательным. Считалось, 
что канон сковывает художника и мешает ему развиваться. 

Выше приоритет первого применения термина «объективное 
искусство» был закреплен за Радиным, ибо пришлось опираться на 
даты публикации работ. У Радина, повторяю, это 1901 г. У Ригля – 
1902 г. (Голландский групповой портрет) и 1908 г. (Возникновение бароч-
ного искусства в Риме). 

А вот Г. Гурджиев (1866–1949), известный эзотерик, неооккуль-
тист и глава Института Гармонического Развития Человека1 никак не 
мог претендовать на первенство применения термина «объективное 
искусство». Его работа Четвёртый Путь к Сознанию, в которой раз-
вита как раз доктрина «объективного искусства», была создана на 
четверть века позже публикаций Ригля – в 1927 г. 

Прежде чем знакомиться с означенной доктриной, – разумно 
познакомиться с ее автором. Вот что он говорил о себе: «Будучи все-
гда безжалостным к своим природным способностям и почти все 
время сохраняя самонаблюдение, я смог достичь почти всего, что в 
пределах человеческих возможностей, а в некоторых случаях достиг 
даже такой степени силы, которой ни один человек, возможно, даже 
за все прошлые эпохи не достигал»2. 

Здесь можно было бы и поставить точку, но предвидя обвине-
ния его адептов в неспособности опровергнуть их гуру, придется от-
вечать. 

Мнение Гурджиева на искусство изложил его ученик Петр 
Успенский (прошу не путать его с православным богословом Леони-
дом Успенским и с московским семиотиком Борисом Успенским): 
«В подлинном искусстве нет ничего случайного. Это математика. В 
нем все можно вычислить, все можно знать заранее. Художник знает 
и понимает, что ему нужно передать, и его работа не может произ-
вести на одного человека одно впечатление, а на другого – другое, 

1 См.: Питанов В.Ю. Георгий Гурджиев – оккультист или христианин? // 
https://azbyka.ru/otechnik/sekty/georgij-gurdzhiev-okkultist-ili-hristianin/ 

2 Гурджиев Г.И. Четвёртый Путь к Сознанию / Перев. с англ. Е. Мирошниченко. 
М., 2017. С. 12. 



194 
________________________________________________________________ 

при условии, конечно, что оба они – люди одного уровня. Она с ма-
тематической точностью производит одно и то же впечатление»1. 

В 20-е гг. ХХ в., когда это произносил Гурджиев, а Успенский 
записывал за ним, еще не было искусственного интеллекта. Именно 
нейросеть способна на такое искусство, которое является математи-
кой, и в нем все можно вычислить. Налицо чисто технократический 
подход. У греков искусство называлось τέχνη. Неужели Гурджиев 
настолько прямолинейно понял его сущность? Не художник, а толь-
ко машина может с математической точностью производить своей 
продукцией одно и то же впечатление. Выше говорилось: бытие-в-
себе объекта, наряду с познаваемым в объекте, содержит некий не 
познанный остаток. Человек не в состоянии полностью, исчер-
пывающе, без остатка уяснить предмет познания (аксиома!), что 
сказывается в несовпадении предмета и образа. Иначе наука давно 
бы всё познала, оставив ученых без работы. Каким способом худож-
ник может вычислить с математической точностью «все, что ему 
нужно передать»? Это априори невозможно. 

А что из себя представляют «люди одного уровня»? Понятно 
же, здесь имеется в виду не обычный человек. Ибо «высшая эзоте-
рическая наука называет такого человека “человеком в кавычках”; 
другими словами, он лишь носит название человека, но на самом 
деле человеком не является»2. Каково? Где-то и когда-то подобное 
мы уже слышали… Тут для сосуществования «людей одного уров-
ня» наверняка необходимы два Гурджиева, непременно достигших 
«почти всего, что в пределах человеческих возможностей, а в неко-
торых случаях даже такой степени силы, которой ни один человек, 
возможно, даже за все прошлые эпохи не достигал». Тем не менее 
рано или поздно эти два Гурджиева обречены прийти в противоре-
чие друг с другом, поскольку они – не зомби, в которых под гипно-
зом превращал своих учеников сам «чемпион достижений». Себя же 
он не станет зомбировать. Два аггела – не ангелы. Падшая человече-
ская природа в любом случае возьмет свое. История видела не такое 
и не таких… 

Ученики Гурджиева справедливо заподозрили неладное: 

1 Успенский П.Д. В поисках чудесного. М., 2012. С. 36. 
2 Гурджиев Г.И. Указ. соч. С. 80. 



195 
________________________________________________________________ 

«– Не исчезнет ли искусство, если оно станет совершенно 
определенным? – спросил кто-то из нас. – Разве некоторая неопре-
деленность и неясность не является как раз тем, что отличает искус-
ство, скажем, от науки? Если вы уберете эту неопределенность, если 
вы устраните тот факт, что художник сам не знает, что у него полу-
чится, какое впечатление его работа произведет на людей, тогда это 
будет “литература”, а не искусство». 

И что ответил учитель? Привел абсолютно утопический аргу-
мент: 

«– Не знаю, о чем вы говорите, – сказал Гурджиев. – У нас раз-
ные стандарты: я измеряю ценность искусства его сознательностью, 
а вы – его бессознательностью. Мы не можем понять друг друга. 
Произведение объективного искусства и должно быть “литерату-
рой”, как вы его называете; единственная разница в том, что худож-
ник передает свои идеи не прямо через слова, знаки или иерогли-
фы, а через некоторые чувства, которые он сознательно и опреде-
ленным образом возбуждает, зная, что именно и почему он делает»1. 

В этом высказывании противоречий хоть отбавляй. Во-первых, 
стандарты существуют у промышленной и сельскохозяйственной 
продукции, а не у искусства. «Оговорка по Фрейду»? Но не буду 
придираться к словам. Во-вторых, если художник (надо полагать, 
писатель) передает свои идеи через чувства, которые он сознательно 
и определенным образом возбуждает, зная, что именно и почему он 
делает, то как и за счет чего он это делает без участия слов и знаков? 
С помощью гипноза и неких экстрасенских пассов?! Прямо с бу-
мажного листа?? Или знаки и слова все-таки что-то решают в твор-
ческом процессе? Что именно и как? В-третьих, в чем проявляется 
сознательность художника и откуда у него взялось объективное ми-
ровоззрение? Ведь «объективного искусства» не создать за счет субъ-
ективной точки зрения автора. Надо ли думать, что художник из 
субъекта превратился в объект? В бездушную машину?! Как иначе? 
Тупик, разукрашенный суесловием… 

Впрочем, то, что мы называем «душой», для Гурджиева «на са-
мом деле существует, но не обязательно у каждого она есть. Душа не 

1 Успенский П.Д. Там же. С. 397. 



196 
________________________________________________________________ 

рождается вместе с человеком и не может ни развиться и оформить-
ся в нем, пока не будет полностью развито его тело»1. 

Моор Д. Плакат «Ты записался добровольцем?». 1920 г. 

Дальше вроде не о чем и говорить. Да и не нужно. Вредно для 
психического здоровья! В отношении «объективного искусства» – все 
уже исчерпывающе понятно. Гурджиев с «математической точно-
стью» изложил сущность своего учения. Сожалею лишь о том, что 
«посвященному» никто не задал вопрос: произведение, которое 
производит одинаковое впечатление на двух людей одного уровня, 
было создано еще при жизни гуру Д.  Моором (1920 г.) и называлось 
Ты записал добровольцем?. Согласен ли Гурджиев и его последователи 
заменить живопись плакатами? Ибо живопись, понятная для всех, 
производящая одинаковое впечатление на всех, в том числе на «по-
священных», и есть плакат. Тогда зачем «объективное искусство» и 
два человека одного уровня? Тут Гурджиева нетерпеливо ожидает 
Уильям Оккам со своей всегда острой бритвой: если уже есть одна 
сущность, то зачем вторая, ей аналогичная? 

Осталось сообщить настоящую перспективу для будущего ис-
кусства, нарисованную безумным эзотериком: «Во всех произведе-
ниях, которые мы намеренно будем создавать на основе этого Зако-
на с целью передачи далеким поколениям, мы намеренно будем 
вводить также и некоторые закономерные неточности, и в эти зако-

1 Гурджиев Г.И. Указ. соч. С. 79. 



197 
________________________________________________________________ 

номерные неточности мы будем помещать, доступными нами сред-
ствами, содержание того или иного истинного знания, которым лю-
ди в настоящее время уже обладают. В каждом случае в качестве са-
мого объяснения, или можно сказать, ”ключа” к этим неточностям в 
том Великом Законе мы еще создадим в своих произведениях что-то 
вроде Легоминизма и обеспечим его передачу от поколения к поко-
лению через особых посвященных, которых мы назовем посвящен-
ными искусства»1. 

Комментарии, как говорится, излишни… 
Словоблудия эзотериков об определении периодов развития 

человека и даже всего человечества, усилия выработать «нужное» 
(по сути тоталитарное) искусство с отдельным формообразованием 
для посвященных и профанов – напоминают мне стремление ста-
рых маразматиков вернуть молодость, о чем сам же Гурджиев и 
написал: «Стейнах и Воронов, возвращаясь к идее французского фи-
зиолога, сделали попытку добиться омоложения путем перевязыва-
ния яичек и пересадки половых желез животных. Но они сами при-
знали, что получали положительные результаты только в редких 
случаях»2. 

Много позже Гурджиева появилась еще более экстравагантная 
фигура – индийский тантрист Раджниш Чандра Мохан, называвший 
себя «основателем Единственной религии», значительно больше из-
вестный как Ошо (1931–1990).3 По его мнению, различие между 
субъективным и объективным искусством заключается в следую-
щем: «Субъективное искусство означает, что вы выливаете на холст 
свою субъективность – свои мечты, свои фантазии. Это проекция 
вашей психологии. То же самое происходит и в поэзии, в музыке, во 
всех измерениях творчества». Объективное же искусство творится 
теми, кому «нечего выбросить, оно совершенно пустое, чистое», то 
есть рождается из измерения медитации. «В Индии есть статуи, пе-
ред которыми можно сидеть и медитировать. <…> Они были сдела-

1 Гурджиев Г.И. Всё и вся. Рассказы Вельзевула своему внуку. Часть 1. М., 2011. 
С. 235. [Легоминизм (англ. legomonism) – стиль изложения идей, который использовал 
Г. Гурджиев в своём учении Четвёртый Путь к сознанию.] 

2 Гурджиев Г.И. Четвёртый Путь к Сознанию. С. 77. 
3 См. о нем: Культ Раджниша (Ошо) // Справочник: Новые религиозные органи-

зации России деструктивного и оккультного характера. Изд. 2-е. Белгород, 1997. 



198 
________________________________________________________________ 

ны медитаторами таким образом, с такими пропорциями, что про-
сто глядя на них, наблюдая за фигурой, пропорцией, красотой… Все 
было рассчитано до миллиметра, чтобы создать внутри тебя состоя-
ние медитации. Настоящая медитация начинается лишь тогда, ко-
гда прекращена любая деятельность — деятельность тела и ума. 
Объективное искусство – это медитативное искусство, субъективное 
искусство – это искусство ума»1. 

Точку зрения Ошо я привел для справки. Анализировать хри-
стианину здесь нечего, поскольку, не отключив деятельность ума, 
любое высказывание получится субъективным, а, отключив ум, не 
получится анализа. 

О вкусе и вкусах 

ассуждая на тему формообразования в искусстве, было бы 
неразумно пройти мимо вопроса о вкусах: эстетическом и художе-
ственном. Ведь вкус явно и существенно оказывает влияние на мор-
фологию художественного произведения. 

История данного феномена охватывает менее 400 лет. Что ко-
му-то может показаться странным, однако так кажется на первый 
взгляд. 

Сам термин «вкус» применительно к искусству впервые введен 
испанским философом Б. Грасианом в работе Карманный оракул, или 
искусство благоразумия (1647 г.). Автор трактата мыслил некую общ-
ность норм и оценок, противостоявшую другим нормам, подтвер-
ждавшим наличие «дурного вкуса». 

До XVI века под «вкусом» (лат. gustus) понимали гастрономи-
ческие ощущения и еще в переносном Библейском смысле: «вкусить 
от древа познания добра и зла». 

Почему в эпоху Средневековья не было никакого дурновкусия 
или, напротив, утонченных вкусов, а потом вдруг они появились? 
Л. Успенский имел основания негодовать: «Это распоряжение (Пра-

1 Объективное искусство согласно Ошо // Ошо. Последний завет. Том 3, гл.24: 
https://Spiritita.altervista.org   



199 
________________________________________________________________ 

вительствующего Синода о поручении Академии художеств писать 
иконостасы для “развития изящного вкуса” у народа. – В.К.) свиде-
тельствует о глубокой трагедии русского искусства: народу, обла-
давшему величайшей в мире художественной культурой, создавше-
му великое мировое искусство, понадобилось “развитие изящного 
вкуса”, – горько замечал Леонид Александрович, – и это, чтобы по-
нять и принять чуждое этому народу искусство, которое являлось 
якобы следствием органического развития древнего (теория, столь 
любезная современным историкам искусства)»1. 

Что произошло? Началось с малого, незаметного… В нашей 
стране так бывает. А потом землетрясение производит тектониче-
ские сдвиги? Радикальные изменения несомненны. И смута, и позже 
Петровские реформы были детерминированы разворотом умов на 
Запад. Вместо былой доктрины Москва – Третий Рим становится по-
пулярной идея о единстве Европы. Ради чего российская аристокра-
тия XVII столетия пошла на ревизию русского самосознания и как 
следствие – на пересмотр ценностей собственной культуры, а с дру-
гой стороны прорубание окна в Европу превратилось в ворота для 
вторжения чужеродной культуры в русскую. Сложившуюся колли-
зию весьма доходчиво объяснил в свое время А.С. Шишков. Цитата 
настолько актуальна и сегодня, настолько точно описывает случив-
шееся с Россией, что я не посмел ее укорачивать: «”Одеваться со вку-
сом“ есть также не собственное наше выражение; ибо мы не гово-
рим, или по крайней мере не должны говорить: ”плакать с го-
рестию“, ”любить с нежностью“, ”жить со скупостью“; но между тем, 
как свойство языка нашего во всех других случаях велит нам гово-
рить: ”плакать горько“, ”любить нежно“, ”жить скупо“, в сем едином 
нельзя сказать: ”одеваться вкусно“... Сие уже одно показывает, что мы 
нечто чужое вмешиваем в свой язык. Также и следующая речь есть 
французская, а не наша: он пишет во вкусе Мармонтеля. Как можно 
”писать во вкусе“? Не все ли равно, как бы кто, вместо ”я подражаю 
напеву соловья“, сказал: ”я пою в голосе соловья“? Французы по 
бедности языка своего везде употребляют слово вкус; у них оно ко 
всему пригодно: к пище, к платью, к стихотворству, к сапогам, к му-

1 Успенский Л.А. Богословие иконы православной Церкви. Париж, С. 372. 



200 
________________________________________________________________ 

зыке, к наукам и к любви... Когда я читаю ”тонкой, верной вкус“, то 
не должен ли воображать, что есть также и ”толстой и неверной 
вкус“? Обыкновенно отвечают на сие: как же писать? как сказать: un 
goût delicat, un goût fin? Я опять повторяю... Если мы, сочиняя рус-
скую книгу, не перестанем думать по-французски, то мы на своем 
языке всегда будем врать, врать и врать... Какая нужда нам вместо: 
”она его любит“, или ”он ей нравится“, говорить: ”она имеет к нему 
вкус“, для того только, что французы говорят: elle a du goût pour lui? 
Желает ли кто видеть, до чего доводит нас безумное подражание 
французам? Мы говорим и печатаем в книгах: вкус царствовать; чер-
теж вкуса; хотя двери его были и затворены, однако он имел сме-
лость войти к нему и вкус сделать ему свое приветствие»1.  

Тем не менее вторжение произошло, оставив несмываемый 
след. Его можно игнорировать на бытовом уровне, но не на научном. 
Вкус занял свое место в эстетике, в культуре, даже в бытовой жизни. 
И наша задача – проанализировать его в связи с процессом формо-
образования.  

Напрашивается вопрос: если до XVII века и на Западе не суще-
ствовало столь широкого понимания этого слова, то, очевидно, имел 
место сам феномен неких предпочтений, но без названия. Так, 
Вёльфлин пишет: «Вкус раннего Возрождения отдает предпочтение 
неразвившимся формам, ... угловатой грации и скачущей линии»2. 
Можно подозревать Вёльфлина в недостаточности знаний, однако, 
уровень его искусствоведения говорит об обратном. Да и плохо ве-
рится, что при столь высокой развитости искусства люди эпохи Ре-
нессанса ничего не выбирали. Суть дела, скорее, в характере выбора. 
Произошло некое расслоение семантических элементов в культуре. 
Существенной причиной явилась бифуркация европейской элиты.  

Франция. Здесь старое родовитое дворянство, называвшее-
ся «дворянством шпаги» теснилось новым – «дворянством мантии», 

1 Шишков А.С. Рассуждении о старом и новом слоге российского языка. 1803 // 
История слов: Ок.1500 слов и выражений и более 5000 слов, с ними связ. / 
В.В. Виноградов. М., 1999. С. 197–200. (Это первая публикация статьи А. Шишкова по 
сохранившейся в архиве машинописи на 5 листках с авторской правкой. – В.К.) 

2 Вёльфлин Г. Классическое искусство. СПб., 1912. С. 166. 



201 
________________________________________________________________ 

более пассионарным и деятельным. Представители последнего про-
тивопоставили знати не только иные эстетические приоритеты, но и 
образ жизни; переосмыслили этические нормы, не желая участво-
вать в дуэлях; отказались от увлечения охотой, от изучения и при-
обретения военных навыков. А главное – внедряли свои каноны 
светской культуры. Заводили богатые библиотеки, давали приемы, 
устраивали пиры, строили загородные дома, создавали изысканную 
среду в городских дворцах… Положительным примером становится 
образованный человек с «хорошим, утонченным вкусом». Прочер-
чивалась четкая линия между тем, что оценивалось как безвкусица, 
и тем, что соответствовало эстетическим нормам «хорошего обще-
ства». Планка вкуса позволяла «со вкусом» самоутверждаться новой 
французской аристократии XVII века, считавшей увлечения старой 
знати ограниченными и банальными. С оглядкой на королевский 
двор, с учетом его эстетических предпочтений, обычаев и взглядов 
вырабатывается этикет придворной и повседневной (для своего 
класса) жизни, входят в обиход новые требования к вкусу. 

Так заявило о себе рококо… 
Всё пресеклось гильотиной Революции – Революции, длив-

шейся с 1789 г. по 1794 г. (по некоторым оценкам, она завершилась 
лишь в 1799 году с приходом к власти Наполеона).  

Религиозные последствия оказались удручающими: церковная 
собственность была конфискована и распродана; легализованы раз-
воды; произошел раскол среди священства: те клирики, что присяг-
нули новой светской власти, основали официально действовавшую 
«Eglise Constitutionelle», а верные Риму и «старым законам», под-
вергшись многочисленным расправам, создали нелегальную «Eglise 
Refractaire» – Церковь Неприсягнувших.  

Торжество масонов было триумфальным и утвердилось в про-
возглашении Культа Разума. Что обернулось разграблением церк-
вей, истреблением и поруганием святынь: икон, крестов, статуй и 
т.п. В 1794 г. Культ Разума был замещен Культом Верховного Суще-
ства. Религиозные ордена официально объявлены закрытыми. Хра-
мы изъяты на нужды Революции.  



202 
________________________________________________________________ 

Художественная жизнь страны за столь короткий историче-
ский период претерпела 3 больших стиля: барокко*, рококо и клас-
сицизм.  

Здесь нужна оговорка. Европейское барокко существовало 
наряду с уже уходившим Ренессансом, со здравствовавшим манье-
ризмом и с нарождавшимся классицизмом. 

В XVII в. французское барокко хоть и не получило развития, но 
все-таки оформилось в «стиль Людовика XIV-го» (барокко в сочета-
нии с элементами классицизма).  

Его представители – братья Ле Нэн: Антуан (1588–1648), Луи 
(1593–1648) и Матье (1607–1677); Жорж де Ла Тур (1593–1652).  

    Ж. де Ла Тур. Иоанн Креститель в пустыне. 1649–1651 гг. 

Мы уже знаем, что несмотря на наличие эстетических предпо-
чтений в более ранние эпохи, понятие вкус  было впервые введено 
именно теоретиком барокко Б. Грасианом. Вкус совпадал со способ-
ностью ума к критическому суждению, поэтому мог быть индиви-
дуальным – и определялся через категорию меры: вкус есть соблю-
дение определенного критерия, есть чувство достаточности, умение 
творить в соответствии с этими требованиями; он понимался как 
аналог классической категории прекрасного, но существенно об-
ширнее по своему содержанию. 

Ярче и значительно дольше (до XIX века включительно) бли-
стал пришедший на смену классицизм в лице его создателя 
Н. Пуссена (1594–1665) и К. Лоррена (1604–1682).  



203 
________________________________________________________________ 

Господствовавший рационализм диктовал в искусстве «объек-
тивность» повествования, абсолютизацию идей, идеализацию геро-
ев и их разделение на отрицательных и положительных, произведе-
ние следовало строить как логически единое целое. 

Пуссен Н. Аркадские пастухи. 1650 г. 

Вкус фундирован законами разума; «хороший вкус» проявляет 
последовательную систему композиционных законов. Положения 
эстетики классицизма эксплицитно выражены в «Поэтическом ис-
кусстве» Буало (1674 г.). Автор трактата пытался обнаружить и ко-
дифицировать набор сложившихся законов искусства, влиявших на 
восприятие зрителем произведения и на его оценку. «Хороший 
вкус» считался одним из самых важных эстетических принципов и 
понимался как дополнение разума. Дифференцируя абсолютную и 
относительную красоту, классицисты противопоставляли ложный 
вкус вкусу «разумных и утонченных людей всех веков и народов»1. 
Хороший вкус зависел от просвещенности человека: причины же 
порочного вкуса находили объяснение в увлечении неблагопри-
стойными зрелищами, в чтении бездарных и легкомысленных сочи-
нений, а также – в игнорировании античных художественных до-

1 Буало Н. Письмо к г-ну Перро. Спор о древних и новых. М., 1985. С. 318. 



204 
________________________________________________________________ 

стижений.1 Своеобразным контрастным комментарием здесь слу-
жит комедия Мольера Мещанин во дворянстве («Le Bourgeois 
gentilhomme», 1670). 

В перв. пол. XVIII века появляется рококо (франц. rocaille, букв. 
мелкий, дробленый камень, раковины) – как реакция на барочное ве-
личие королевского двора Людовика XIV. «Жемчужина» уступила 
место «раковине».  

Фрагонар Ж. Триумф Венеры. 1740 г. 

В сер. XVIII столетия аббат Ш. Баттё писал: «Вкус в искусстве то 
же самое, что интеллект в науке». Интеллект позволяет видеть 
предметы такими, какие они есть на самом деле, а вкус – это тепло, 
привлекающее нас к предмету или отталкивающее от него. Интел-
лект «рассматривает предметы в себе, согласно их сущности, вне 
всякого отношения к нам», а вкус «имеет дело с теми же предмета-
ми, но только в их отношении к нам»2. Французский эстетик впер-
вые ввел оборот «изящные искусства», так полюбившийся в России, 

1 Дасье Анна. О причинах испорченности вкуса (1714) // Сб.: История эстетики в 
памятниках и документах. Т. 2. М., 1985. 

2 Баттё Ш. Изящные искусства, сведённые к единому принципу / Перев. с фран. 
А. Ромма // История эстетики. Памятники мировой эстетической мысли. В 5 тт. Т. 2. 
Эстетические учения XVII–XVIII веков / Гл. ред. М.Ф. Овсянников. М., 1964. С. 383–
384.



205 
________________________________________________________________ 

что после глагола «запрещается» становится вторым по частотности 
употребления в официальных документах. В понимании же Дидро, 
произведение искусства должно оставлять простор для игры субъек-
тивного вкуса, разрушающего его самодостаточность и выходящего 
за границы эстетически нормативного к чему-то неопределенному, 
бесформенному, неэстетическому. 

Новое дворянство сильно заигралось, что нашло свое убеди-
тельное отражение в творчестве таких художников, как Буше и Фра-
гонар, увлекавшихся весьма фривольными сюжетами.  

Этим и закончился выход к «бесформенному, неэстетическо-
му» – к Великой Французской революции.  

(Правда, бацилла Рококо французского посева оказалась столь 
заразительной, что 4-мя периодами проявляла себя в эстетике од-
ной России, не говоря о других странах.)  

На смену «простору для игры» с новым взглядом на искусство 
пришел неоклассицист Жак-Луи Давид, на своих полотнах воспев-
ший Революцию и ее героев. 

Давид Ж.-Л. Смерть Марата. 1793 г. 



206 
________________________________________________________________ 

Англия. В Англии «новое дворянство» (new nobility), в от-
личие от старого, феодального, не гнушалось отношений с наро-
дившимся и бурно развивавшимся капитализмом, занимаясь тор-
говлей, предпринимательством и сельским хозяйством. Выступило 
основным союзником буржуазии в ее революции 1641–1660 гг., по-
кончившей с феодализмом. Возник новый класс землевладельцев – 
индепендентское дворянство. 

В религиозной жизни произошел конфликт между англика-
нами и пуританами*. 

В науке утвердилась эмпирико-сенсуалистическая теория по-
знания. 

Что касается темы вкуса, то, по Шефтсбери (1671–1713), насто-
ящий вкус находится в гармонии с природой, релевантен умопости-
гаемой красоте. Суть хорошего вкуса состоит в обращенности к 
утвердившимся этическим и эстетическим предписаниям, к высо-
конравственным побуждениям и укреплен трепетным чувством 
природы. Человеческий идеал для этого представителя английского 
Просвещения – утонченный английский джентльмен-аристократ 
(fine gentleman). Для него (джентльмена) личный вкус есть и способ 
утверждения своего Я, выражаемого в достоинстве личности, есть 
проверка умом и интуициями значимых духовных ценностей.1  

Д. Беркли (1685–1753) считал чувство вкуса врожденным; оно 
присуще всякому разумному человеку. Философ писал о существо-
вании особого принципа красоты, порядка и гармонии, который 
имеет эстетическое и этическое значение.2 

Дж. Аддисон (1672–1719), продолжатель Беркли, различал два 
вида красоты. Вкус у него обусловливает характер искусства: худож-
нику следует выстраивать произведение «не из принципов самих 
искусств, а из общего мнения и вкуса людей; или другими словами, 
не вкус должен подчиняться искусству, а искусство – вкусу»3. Фило-
соф ставит перед собой грандиозную цель: создать вкус нации. Если 
красота разлита в природе и отсюда естественна, то необходимы 
простота и мера: «Только природа может произвести такое впечат-

1 См.: Шефтсбери А.Э. Эстетические опыты. М., 1975. 
2 См.: Беркли Д. Алкифрон, или Мелкий философ. СПб., 2000. С.81. 
3 Сб.: Из истории английской эстетической мысли XVIII века. М., 1982. С. 82 



207 
________________________________________________________________ 

ление и доставить удовольствие всем вкусам, как самым непосред-
ственным, так и самым утонченным»1. Природа сочетает в себе как 
простоту, так и разнообразие. А потому искусству подобает следо-
вать природе. 

Писали о вкусе и многие другие английские авторы: 
Ф. Хатчесон, Г. Хоум, А. Смит, Т. Рид, Д. Купер, Э. Берк, Д. Локк, ху-
дожник В. Хогарт, Д. Юм и др. Здесь нет возможности представить 
мнения их всех, ибо для этого потребуется много места, а для чита-
теля не составит особого интереса. 

Из всего выше изложенного можно понять: в политической 
жизни Англии Нового времени отнюдь не случайно сформировался 
либерализм как общественно-политическое направление. А в науке 
эмпирико-сенсуализм сдал основные позиции и укоренился рацио-
нализм. Основное значение Революции сказалось в интенсивном 
развитии техники, задавшем инерцию промышленному прогрессу 
лет на 200 вперед. И несмотря на столь развитую эстетическую 
мысль, Англия XVII столетия не смогла дать бесспорного гения, 
кроме В. Шекспира (1564–1616). Не нашлось ни одной конгениаль-
ной ему фигуры на «острове туманного Альбиона». Поэт, политиче-
ский деятель и мыслитель Дж. Мильтон (1608–1674), поэт 
Дж. Драйден (1631–1700), писатель Дж. Беньян (1628–1688), зодчий 
И. Джонс (1573–1652), представители материализма Т. Гоббс (1588–
1679) и Дж. Локк (1632–1704) – никто из них по своему масштабу и 
значению для всего мира не может стоять рядом с автором «Гамле-
та» и «Короля Лира». 

Нидерланды. Особое положение занимала новая аристо-
кратия в Нидерландах, представлявшая собой жесткую олигархию, 
рьяно ограждавшую свои интересы. Буржуазная революция там 
имела отличие от английской уже в датах: начало 1566 г. и оконча-
ние 1648 г. Дворянство позволяло себе жить гешефтом: на доходы от 
вложений в ценные бумаги, на акции компаний и на прибыль от 
аренды приобретенной земли. Товарооборот был замещен движе-
нием капиталов. До 1650 г. стиль жизни новой аристократии мало 

1 Там же. С. 129. 



208 
________________________________________________________________ 

чем отличался от стиля жизни буржуа. Вскоре у тех и у других воз-
никла потребность сравняться с образом жизни высшего дворянско-
го общества.  Что и произошло к 1700 г.: связанные многочисленны-
ми смешанными браками эти два класса практически слились в 
один. Новая аристократия существовала скорее де-факто, нежели 
де-юре. Исторически ее основу заложили те фамилии, которые еще 
во времена средневековых «коммун» воспользовались муниципаль-
ными уставами для захвата власти.  

Несмотря на приземленность духовных целей в «стране тюль-
панов» – примерно такую же, как и в Англии, – философские до-
стижения Нидерландов XVII в. оказались выше. Достаточно назвать 
имена Р. Декарта, прожившего в этой стране 20 лет, и Б. Спинозы. 
Однако теорию о вкусах оба философа специально не разрабатыва-
ли. Ее можно выводить лишь из их косвенных высказываний. Так, 
Декарт, будучи рационалистом, считал идеалом искусства высшую 
истину объективного Разума. Поскольку совершенство безлично и 
истинно, то ему можно только подражать. А потому язык произве-
дения должен быть рационалистичным. Картину необходимо стро-
ить по строго определенным, уже апробированным законам. Глав-
ная задача художника – убеждать зрителя силой и логикой своих 
мыслей. Следовательно, любая алогичность замысла, несоблюдение 
классических законов композиции, надо полагать, ведут к безвкуси-
це.  

Б. Спиноза, повторю, тоже не развивал концепцию художе-
ственного вкуса. Оригинальность его пантеистической точки зрения 
заключалась в том, что произведения искусства созидаются не ду-
шой, а телом; их причина сокрыта в законах природы тела. В Трак-
тате об усовершенствовании разума философ писал: «Эти творения 
создаются только человеческим искусством, и их причину нужно 
искать в человеческом теле, вне какого-либо взаимодействия с ду-
шой». Где здесь надо искать вкус? В человеческом теле? Спиноза 
подвергал критике желание «эстетизировать» природу или восхва-
лять художника на основании его свободы творчества. Как мы уже 
знаем, свобода творчества ему была дарована франкскими богосло-
вами и закреплена в Каролинговых Книгах. Заслуг живописца тут 
быть не может. А природа, с точки зрения пантеиста, сама по себе 



209 
________________________________________________________________ 

божественна и не нуждается в ее украшении. Спиноза настаивал, 
что искусства вместе с науками «в высшей степени необходимы для 
совершенства человеческой природы и для её блаженства»1. 

Исследователь Спинозы Лоренцо Винчигуэрра подчеркивает 
следующее понимание философа: «Искусства – это приёмы, прак-
тики, которые тело стремится реализовать вследствие одних лишь 
законов своей природы и своих навыков, чтобы увеличить собствен-
ную силу и, стало быть, активно наслаждаться своей вечной сущно-
стью»2. Вкус можно предполагать лишь в умении реализовать упо-
мянутые приемы и практики. Не больше. 

 Самое интересное состоит в том, что Спиноза дважды жил в 
домах художников: в Гааге у Хендрика ван дер Спика, в Ворбурге у 
Даниэля Тидермана. И, наблюдая за работой их, как сообщает Ко-
лерус, «увлекся рисунком, который усвоил самостоятельно»3, осо-
бенно в рисовании портретов. 

Основные философские идеи в Нидерландах того времени но-
сили индивидуалистский характер, требуя признания реальности 
человеческого самоопределения и рационального мышления, от-
вергали фатализм, ставили под вопрос христианские добродетели.  

Небывалый религиозный конфликт пришлось пережить 
стране в 1566 г. В ее южных провинциях восстали горожане, кресть-
яне и даже дворяне. Громили алтари, разбивали статуи и иконы. 
Католицизм потерпел ощутимое поражение. Так начался кальви-
низм – религия без аскезы, отрицающая священство и монашество, 
проповедавшая абсолютное предопределение (кому суждено по-
гибнуть – погибнет, а кому суждено спастись, тот спасется). После 
чего стоит ли удивляться явлениям тарантизма* (или хореомании) – 
массовым истерическим эпидемиям, прокатившимся по протестан-
тской Западной Европе XVI–XVII вв., в том числе и «в Голландии 
<…> в виде танцев, продолжительных до изнурения судорог»4! 

1 Спиноза Б. Избранные произведения. В 2-х тт. Т. 1. М., 1957. С. 79. 
2 Винчигуэрра Лоренцо. Aesthetica sive Ethica. Спиноза о сущности искусства // 

История философии. М., 2010. №15. С. 204. 
3 Colerus J. La vie de B. Spinoza // Spinoza. Éthique, traduit par B. Pautrat / Перев. с 

франц. И.И. Блауберг. Paris, 1999. P. 565. 
4 См.: Блейхер В.М., Крук И.В. Толковый словарь психиатрических терминов // 

http://vvvvv.narod.ru/biblioteka /catalog/pz/bv/bv44.html.   



210 
________________________________________________________________ 

Сцены тарантизма в изображениях современников. 

А вот живопись явила достижения, не сравнимые с англий-
скими. Тогда блистали таланты Рембрандта, П. Рубенса, Ф. Хальса, 
А. Ван Дейка… Темы их композиций, как правило, были светские, 
поскольку католическая церковь оказалась изгнанной, а она-то и яв-
лялась основным заказчиком икон и фресок. Наиболее яркими вы-
разителями своего времени в живописи страны явились «малые 
голландцы» – Питер де Хох, Герхард Тербох, Ян ван Гойен, Питер 
Клас, Ян Стен и др. Искусствоведы называют их творчество «Золо-
тым веком» Нидерландов. 

Я. Стен. На кухне бедняков. 1655 г. 



211 
________________________________________________________________ 

Кальвинизм не допускал пышности зданий, поэтому архитек-
тура оформлялась скромно. Не отсюда ли растут корни минима-
лизма в искусстве? 

Я специально представил историческую картину (XVII в., с не-
частыми пересечениями его границ в одну и другую стороны) – раз-
вернул панораму 3-х европейских стран, во многом похожих уже 
одной своей принадлежностью к Западной цивилизации, испытав-
ших судьбоносные революции Нового времени. И все-таки эти 
страны заметно отличаются друг от друга, хотя бы потому, что нет 
одинаковых. Правление в протестантских Нидерландах носило по-
лумонархический, полуреспубликанский характер, отсюда возник-
ли и «демократические» вкусы, наиболее репрезентативные в рабо-
тах «малых голландцев». В католической Франции монархия сохра-
нила аристократические предпочтения в рамках от барокко до ро-
коко. В протестантской Англии монархия довольствовалась коллек-
ционированием полотен мастеров Ренессанса и мастеров барокко, а 
народившиеся буржуа наслаждались поэзией «метафизической 
школы» и театром «Глобус». 

Для чего дана панорама? Во-первых, так читателю легче почув-
ствовать «дух времени»*, во-вторых, теперь удобно перейти к более 
углубленному анализу феномена «вкус». 

Но… 

Россия. Кто-то спросит: рассматривая ситуацию в Европе 
XVII века, ничего не было сказано о России? В чем причина? Ответ 
прост: если в Европе XVII столетия наступило Новое время, то Рос-
сия еще переживала последний век позднего Средневековья, при-
чем, со Смутой, церковным расколом и иностранной интервенцией, 
тем не менее без революции. Да и об усилиях Петра I сравняться с 
Европой было упомянуто выше. Кто их не знает! Добавлю: еще до 
Петра в иконописи появилась «фряжская манера»; из протестант-
ской Библии Пискатора, завезенной в 1653 году, на иконные доски и 
церковные стены переносились без изменений многие композиции; 
в храмах зазвучало партесное пение – все это нужно считать раздво-
ением прежде единой культуры на дворянскую, якобы высшую, 
проевропейскую и на низовую народную, грубую, лишенную евро-



212 
________________________________________________________________ 

пейской изящности. Вот так актуализировалась и в России пробле-
ма «новых вкусов», ставшая, по сути дела, утверждением барокко на 
русской почве еще до Нового времени. Чем и возмущался 
Л. Успенский. 

Теоретизировать же о вкусах русские начали в кон. XVIII – нач. 
XIX вв. А. Мерзляков (1778–1830), П. Георгиевский (1791–1852), 
Л. Якоб (1759–1817) высказывались в духе рационализма, в рамках 
эстетики классицизма. К. Батюшков, А.И. Галич (Говоров), 
В. Одоевский подвергали критике точку зрения классицистов, вы-
ступая с позиций романтизма. В кон. XIX в., благодаря французам 
И. Тэну и Ф. Брюнетьеру, русским А. Пыпину и Н. Тихонравову, 
сложилась культурно-историческая школа, порвавшая с воззрения-
ми нормативной эстетики. При посредстве искусства эти ученые 
признавали за конкретным народом способность по-своему чувство-
вать и оригинально мыслить в то или иное историческое время, а 
критике отводилась роль обнаружителя способов при оценке обще-
ственных вкусов и образцов культуры в тот или иной период.  

Золототарев К. Божия Матерь с Младенцем. 1690-е гг. ЦМиАР. 
(Образец «фряжского письма») 



213 
________________________________________________________________ 

Теперь необходимо из обилия вопросов о вкусах выбрать са-
мые существенные для темы формообразования.  

Два вкуса. Во-первых, обратим внимание на то, что вкус 
художественный и вкус эстетический – это не синонимы. Вот образ-
чик хрестоматийной диафоры (различения). В. Разумный, напри-
мер, дифференцировал художественный вкус и эстетический по 
предмету оценки: искусство он оценивал художественным вкусом, 
прекрасное и безобразное в действительности – эстетическим вку-
сом1. 20-ю годами позже М. Каган принципиально настаивал на их 
различении, но чуть-чуть с другим акцентом, нежели В. Разумный. 
Эстетический вкус Моисей Самойлович мыслил как «способность 
воспринимать эстетические ценности реального мира», а художе-
ственный вкус как «способность улавливать передаваемую искусством 
художественную информацию». Если сопоставить «прекрасное и без-
образное в действительности» и «эстетические ценности реального 
мира», то разница видится небольшой. То же самое можно сказать о 
другой паре: художественным вкусом оценивается искусство и ху-
дожественный вкус улавливает передаваемую искусством художе-
ственную информацию. Нюанс состоит в том, что Разумный уже 
оценивает искусство, а Каган искусство пока улавливает.  

Для чего? Не для оценки ли? 
Сам Каган и отвечает: «Вкус следует понимать как способность 

человека, сформировавшуюся исторически (и всякий раз заново 
формирующуюся в процессе воспитания отдельной личности), опо-
знавать, улавливать, воспринимать и переживать эстетическую 
ценность предметов и явлений реальной жизни – если речь идет об 
эстетическом вкусе, и художественную ценность произведений ис-
кусства – если имеется в виду художественный вкус»2. К месту доба-
вить и замечание философа: художественному вкусу в отличие от 
эстетического свойственна активность, называемая «сотворчеством».  

1 Разумный В.А. О хорошем художественном вкусе. М., 1961. С. 12. 
2 Каган М. Указ. соч. С. 82. (Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.) 



214 
________________________________________________________________ 

Теория вкуса. В понимании И. Канта, «вкус есть способ-
ность судить о предмете или о способе представления на основании 
удовольствия или неудовольствия, свободного от всякого интереса. 
Предмет такого удовольствия называется прекрасным»1. 

В XVIII столетии удовольствие трудно переоценить. Лучше вы-
сказывания иеромонаха Алексия (Кузнецова) я не встречал: «О слове 
“добродетель” XVIII век не имел понятия. У Вольтера “добродетель” 
является искусством сделать жизнь по возможности приятною и 
украсить наслаждение лоском изящности»2. 

Впрочем, оставим Вольтеру Вольтерово. 
Для Кенигсбергского философа искусство является паралле-

лью вкуса. Как вкус – автономная способность, так и искусство — де-
ятельность специфическая и несводимая к другим явлениям. Оно 
отличается и от природы, и от науки, и от ремесла, и от техники. 
Вкус включает в себя непреодолимую антиномию: в самой природе 
вкуса заложено убеждение, что прекрасное для одних людей долж-
но быть прекрасным для всех, но в жизни это не так. Возникает про-
тиворечие, связанное с притязанием суждений вкуса на всеобщ-
ность. Антиномию Кант представил из тезиса и антитезиса. Тезис: 
суждение вкуса не базируется на понятиях, иначе можно было бы о 
нём полемизировать. Антитезис: суждения вкуса опираются на по-
нятия, иначе нельзя было бы о них спорить, т.е. претендовать на не-
обходимое согласие других с данным мнением. (Под термином 
«суждение» здесь надо понимать соединение общего с единичным.) 
Кант разрешил данную антиномию утверждением: суждение вкуса, 
хотя и не основывается на определенных понятиях, все-таки имеет в 
основе неопределенное понятие о сверхчувственном субстрате явле-
ний. Таким образом, получалось: с одной стороны, о вкусах спорить 
бессмысленно, а с другой стороны, о вкусах будут спорить всегда, 
потому что так устроено суждение-вкус.  

Но сегодня философы отмечают неравномерное развитие вку-
сов даже у одного и того же человека. Факт, свидетельствующий о 
продолжении атомизации общества со все большим обособлением 

1 Кант И. Критика способности суждения // Он же. Соч. в 6 тт. Т. 5 / Ред. 
В.Ф. Асмус. М., 1966. С. 212. 

2 Алексий (Кузнецов), иеромонах. Юродство и столпничество. СПб., 1913. С. 4. 



215 
________________________________________________________________ 

личности. Если в Средневековье социум держался на прочном со-
единении общего (веры и культуры, взятых вместе) с единичным (ми-
ром конкретного человека), то сейчас появляются разные модифи-
кации художественного вкуса у отдельно взятого человека, причем 
настолько разные, что развитие их идет в ущерб одного другому. 
Это хорошо видно в спорах об экранизации литературных произве-
дений. Почитатели какого-нибудь романа не могут принять его ки-
нематографическую версию, а почитатели экранизации утверждают 
обратное: фильм получился лучше романа. Обе спорящие стороны 
начинают абсолютизировать ценность литературных или кинемато-
графических средств выразительности, перенося их на другой вид 
искусства. И тогда столь ограниченный вкус «пробуксовывает», а не 
развивается.  

Что иллюстрируется следующим фактом: суждения, опираю-
щиеся на вкус, свидетельствуют не о том, чем является оцениваемый 
объект, а о том, что он для оценивающего субъекта значит. В фор-
мообразовании произведения светского художника данный аспект 
играет важнейшую роль.  

Любопытный пример приводит А. Вяткина: «…если, как пола-
гает современный обыватель, выражающий взгляд массовой культу-
ры, все люди равны, то впору объявить ничью – “о вкусах не спо-
рят”. Эта расхожая фраза, неизменно встающая на стражу любого 
“а мне нравится” или “а мне не нравится” , обладает практически 
характером закона»1. Вяткина же вскрывает примыкающую про-
блему: «Опорой рассматриваемому представлению служит убежде-
ние, что эстетический вкус – это естественная, прирожденная спо-
собность, в той или иной мере присущая каждому человеку»2.  

Генетика вкуса. И тут действительно мы упираемся в 
весьма значимый вопрос относительно фигуры художника: дается 
ли вкус художнику от самого его рождения или приобретается в 
дальнейшей жизни по мере накопления эстетического опыта?  

Заранее прошу не путать вкус с талантом. 

1  Вяткина А.Г. Вкус как всеобщая и исключительная способность: анализ под-
ходов // Вестник ВГУ. Воронеж, 2013. №2. С. 7.

2 Там же. 



216 
________________________________________________________________ 

Представители английской эстетики Д. Аддисон, Э. Бёрк, 
Ф. Хатчесон, Э. Шефтсбер, Д. Юм отвечали положительно: да, вкус, 
действительно, прирожденная способность человека. Хатчесон так и 
писал: «…У людей существует какое-то чувство прекрасного, данное 
от природы»1. Под «чувством прекрасного» имелся в виду именно 
«изящный» вкус.  

С подобной точкой зрения не согласны наши отечественные 
исследователи: «Эстетический вкус не есть врожденное качество че-
ловека, его нельзя сводить к психофизиологическим инстинктам и 
реакциям. Эта способность формируется в процессе его жизни и 
проявляется как своеобразное чувство меры, умение находить необ-
ходимую достаточность в отношении к миру культуры, позволяет 
осуществлять индивидуальный отбор эстетических ценностей»2, – 
возразила Е. Вахрушева. 

До нее высказали похожее мнение Л. Комиссарова и 
О. Радынова, доктора педагогических наук, занимавшиеся экспери-
ментальными исследованиями с детьми: «Музыкальный вкус не яв-
ляется врожденным качеством человека, а формируется в процессе 
музыкальной деятельности на основе эмоциональной отзывчивости 
на музыкальные произведения из фонда музыкально-культурных 
ценностей и осознания красоты музыки»3.  

Тем не менее старых английских эстетиков поддержал видный 
современный московский эстетик В. Бычков: «Особо эстетически 
одарённые личности обладают высокоразвитым вкусом от рож-
дения. Они, как правило, выбирают путь творцов искусства. Боль-
шинство же людей рождается только с зачатками вкуса, которые 
могут быть развиты до достаточно высокого уровня в процессе эсте-
тического (художественного) воспитания, прежде всего на образцах 

1 Хатчесон Ф. Исследования о происхождении наших идей красоты и доброде-
тели // Эстетика / Ф. Хатчесон, Д. Юм, А. Смит. М., 1973. С. 48 

2 Вахрушева Е.Ю. Вкус как антропологический феномен западной культуры. Авто-
реферат диссертации на соискание ученой степени кандидата философских наук. Ро-
стов-на-Дону, 2011. С. 13. 

3 Комиссарова Л., Радынова О. Музыкальное воспитание школьников. М., 1994. 
С. 73. 



217 
________________________________________________________________ 

подлинного высокого искусства и созданиях природы»1. Уточняю: 
для Виктора Васильевича, «Вкус – это способность к участию в эсте-
тическом отношении с миром»2.  

Бросаются в глаза следующие противоречия: 
1) как может обладать высокоразвитым вкусом от рождения

пусть даже гениальный человек, т.е. младенец? Когда он успел по-
участвовать «в эстетическом отношении с миром», чтобы приобре-
сти способность к такому участию? Если способность дана от рож-
дения, то почему она высокоРАЗВИТАЯ? Для обретения всякой раз-
витости необходимо время. Не существует мгновенного развития. 
Или оно проходило в утробе матери во время вынашивания плода? 
Где доказательства? 

2) в чем заключается у младенца «способность к участию в эс-
тетическом отношении с миром»? Младенец поет уже поставлен-
ным оперным голосом?!  

3) если «особо эстетически одарённые личности обладают вы-
сокоразвитым вкусом от рождения», то надо ли думать, что есть 
личности, эстетически абсолютно бездарные и лишенные элемен-
тарного вкуса тоже от рождения? Природа любит равновесие. Но в 
таком случае, данный тезис сильно станет попахивать гурджиевщи-
ной. К Православию его в любом случае не отнесешь. 

Ясность вносит Ю.М. Лотман, охарактеризовавший вкус как 
«сложное сочетание знания, умения и интуиции, врожденной та-
лантливости»3. Да, талантливость – врожденное качество человека, 
а вкус нет. 

Интересно было бы узнать: на какой конкретно основе постро-
ил Бычков свое утверждение? Надеюсь, все-таки не на трудах же ан-
глийских философов, мнение коих он тоже приводит. К сожалению, 
из его статьи на сей счет понять что-либо трудно.  

Не совсем понятно и утверждение, встречаемое во многих ра-
ботах других авторов: М. Каган подчеркивал, что вкус не является 

1 Бычков В. Философская антропология. 2018. Т. 4. № 1. С. 135. (Выделение 
жирным шрифтом мое. – В.К.) 

2 Там же. 
3 Лотман Ю.М. Анализ поэтического текста. Л., 1972. С. 126. (Выделение жир-

ным шрифтом мое. – В.К.) 



218 
________________________________________________________________ 

врожденным качеством человека, а складывается и развивается в 
процессе художественного воспитания под влиянием среды, искус-
ства между воспитателем и воспитанником.1 Сам философ рассуж-
дал тоньше: «…ни эстетический, ни художественный вкус не может 
быть дан индивиду от рождения или, тем более, унаследован, так 
как эстетическое отношение человека к миру и его художественное 
сознание не вытекают из биофизиологических потребностей, а яв-
ляются плодами культуры»2. Дальше Каган говорит о задатках твор-
чески-созидательных способностей человека, называемых «обычно 
одаренностью, так и задатками способностей восприятия. Наличие 
врожденной индивидуальной склонности, благорасположенности, направ-
ленности способностей есть непреложный факт, с которым практика 
воспитания всегда обязана считаться»3. Другими словами, философ 
говорит о «врожденной индивидуальной склонности», но не о 
врожденном вкусе.  

И уж тем более вкус нельзя путать с талантом. Однако создает-
ся впечатление, что подобная путаница существует. 

Здесь, наверное, должен быть некий ориентир, учитываемый 
людьми. Иначе легко заблудиться. Иван Ильин писал: «Вкус всегда 
останется субъективным. Но субъективный вкус может быть глубок, 
прозорлив, утончен и верен; а может быть и наоборот – мелок, слеп, 
груб, пошл и, главное, неверен. Согласить людей в их вкусах нельзя, 
да и не нужно. Но самое произведение искусства не может стать ни 
лучше от согласных рукоплесканий толпы, ни хуже – от ее едино-
душного свиста и поношения, от того, что она, по слову Пушкина, 
«плюет на алтарь, где твой огонь горит»... «Услышишь суд глуп-
ца»…Нет: ни критерий художественности заключен в личном вкусе 
рассуждающего глупца, а личный вкус глупца и неглупца призван 
равняться по закону художественного совершенства и воспитывать 
себя к нему»4. 

1 Умышленно не указываю источники, поскольку считаю, что авторы их плохо 
ознакомились с первоисточником – работами самого М. Кагана.  

2 Каган М. Указ. соч. С. 86. 
3 Там же.  
4 Ильин И.А. Основы художества. О совершенном в искусстве // Он же. Собр. 

соч. в 10 тт. Т. 6. Кн. 1. М., 1996. С.117. 



219 
________________________________________________________________ 

В идеале Ильин, безусловно, прав. Другое дело – жизнь. Все ли 
равняются по закону художественного совершенства и воспитывают 
себя к нему? Особенно в наше время. 

Говоря о проблемах, намного острее стоит вопрос о безвкуси-
це, чем о вкусе.  

Современные проблемы. Многажды было сказано: 
мы живем в эпоху Второго Декаданса, что означает кризис не только 
социально-политический, но и духовный. И духовный – в первую 
очередь. Отсюда – всевластие денег, ориентация преимущественно 
на низкопробный спрос, сознательное низведение высоких образцов 
до пошлых и крикливых поделок. Самая известная идея торжеству-
ет: «Всё на продажу!» – вот единственно честный, причем трансна-
циональный на сегодня девиз. Правда, банальный. Безвкусица до-
стигла тех величин, которые могут перейти заповедную границу, за 
которой нет ни нравственности, ни культуры, ни вкуса. Будут ли это 
владения ада? Покажет время. Процесс начался… 

Речь идет в том числе о феноменах китча, массовой культуры, 
цифровизации, трансгуманизма и прочих «достижений» современ-
ной цивилизации. Идет совершенно очевидная «подмена художе-
ственных ценностей утилитарными, истинной духовности – прагма-
тизмом, тонких ощущений – грубыми эмоциями, красоты – краси-
востью, романтики – сентиментализмом, трагедии – фарсом, эсте-
тики намека, аллюзии – откровенной пошлостью, любви – сексом и 
т. д.»1. Торжествуют ценности и психология мещанина. Если царит 
везде и во всем плюрализм, упраздняя какие-либо критерии высо-
кого вкуса, то нет тогда и критериев безвкусицы.  

Останутся ли в таком случае критерии нравственности? Вопрос 
из тех, ответы на которые заранее известны… 

Все эти рассуждения отнюдь не праздности ради. Сегодня 
осуществляются некоторые масштабные дорогостоящие проекты, 
без крайне необходимых профессиональных экспертиз. В свое время 
много шума произвело строительство и особенно оформление хра-

1 Власов В.Г. Стили в искусстве. С. 278. 



220 
________________________________________________________________ 

ма Воскресения Христова, известного как главный храм Вооружен-
ных сил России.  

Московский искусствовед И.К. Языкова дала вполне взвешен-
ную оценку: «В этом храме видно прежде всего непонимание, что 
храмовое пространство — это литургическое пространство, а зна-
чит, там все должно быть организовано вокруг определенного цен-
тра — вокруг Христа, вокруг Евхаристии, а не расползаться на вто-
ростепенные вещи. Военная тематика могла бы спокойно разме-
ститься вне храмового пространства, рядом, в подклете, например. 
А здесь видно, что иерархия ценностей нарушена: построен не храм, 
а военный мемориал с идеологическими и патриотическими целя-
ми. Это яркий пример того, что у нас все еще Церковь неофитов*, 
которые не понимают разницы между церковным и светским»1. Со-
глашаясь с Ириной Константиновной, добавлю: если «у нас все еще 
Церковь неофитов», то это весьма теплохладные неофиты, не горя-
щие верой, чем они обычно отличаются, духовно безграмотные и не 
желающие обучаться даже катехизису. 

В том и большая беда современной России. 
Дальше Языкова приходит к горькому, но закономерному вы-

воду: «Я ничуть не преуменьшаю победу в Великой Отечественной 
войне, я благодарна всем воевавшим, среди которых – мои близкие, 
и о них как раз мы можем молиться в храме. Но все-таки Главный в 
храме – Христос, а никак не генералы, вожди и прочие деятели. К 
сожалению, в нашей стране патриотизм стал религией, люди по-
клоняются Родине, государству, победам, а Христа – отодвинули, Он 
словно бы постольку-поскольку. Когда-то кроткое христианство по-
бедило воинственный и гордый Рим, а теперь, кажется, Рим побеж-
дает христианство, и от этого горько»2.  

Для нашей темы важная мысль.  
Некогда Рим обладал высочайшей культурой, однако пал от 

воцарившейся бездуховности. Кризис поздней античности широко 

1 Цит. по: Головко Оксана. В стиле советского плаката. Искусствоведы, священ-
ник и иконописец – о храме Вооруженных сил России // https://www.pravmir.ru/ v-stile-
sovetskogo-plakata-iskusstvovedy-svyashhennik-i-ikonopisecz-o-hrame-vooruzhennyh -sil-
rossii/ 

2 Там же. 



221 
________________________________________________________________ 

известен и во всех аспектах обсуждаем. Былое величие римляне пы-
тались компенсировать помпезностью. Помпезность же оборачива-
лась самовозвеличиванием. В итоге все увенчалось пошлостью.  

А что такое пошлость? Это и есть перебор, излишество, отсут-
ствие чувства меры в сфере эстетики, но недобор со стороны этики. 
Перебор же только убивает вкус. Лишь тогда, когда воистину он 
(вкус) не испорчен, в соединении с высоким духом, ему удается воз-
действовать благотворно на другую душу. В противном случае, про-
исходит обратный процесс – процесс оскудения и вкуса, и духа. Де-
ло приобретает катастрофический оборот, если в нем становится 
главным меркантильный интерес. Как со стороны художника, так и 
со стороны заказчика. Начинается крушение всего: духа, души, вку-
са, культуры… 

Как ни печально, все сказанное зеркально отразилось в исто-
рии строительства означенного храма.  

Своим мнением на сей счет поделился один из самых лучших 
современных иконописцев Александр Солдатов: «Я вижу отврати-
тельное фактурное сочетание материала, колористическое, стили-
стическое и пластическое решение внутреннего убранства, свиде-
тельствующее о богатстве, о роскоши, о блеске мира сего, – какая-то 
тотальная безвкусица. За иконостасом совершенно неимоверных 
размеров – скульптура Христа, больше похожая на изображение 
языческого бога. Вообще кажется, что храм скорее посвящен громо-
вержцу Зевсу, чем Распятому и Воскресшему Богу. <…> Этот храм – 
полная девальвация, обнуление всего, что мы делали за последние 
30 лет. Всех наших споров, дискуссий по поводу храмовых росписей, 
стилей, форм, разговоров об изысках цвета, колорита, вопросов ка-
нона. После этого храма все дозволено, и никто уже не посмеет тебя 
упрекнуть. Все разговоры закрыты, в них уже нет смысла»1. 

Почему-то и Языкова и Солдатов сходятся во мнении: такой 
результат – вина консультантов, а не заказчика. Тогда следует 
назвать их имена. Насколько мне известно, это тот же творческий 
коллектив, по крайне мере, его костяк, что трудился над оформле-
нием храма Новомучеников в московском Сретенском монастыре. 

1 Там же. (Выделение жирным шрифтом мое. – В.К.) 



222 
________________________________________________________________ 

Но там ни у кого не возникло претензий. В данном же случае, судя 
по результату, заметен, как ни поверни, именно вкус заказчика. Се-
годня слишком часто приходится слышать: «Музыку заказывает тот, 
кто платит». Наверняка в данном случае так оно и есть. Отсюда и 
«социалистический реализм», затащенный на церковные стены, и 
«языческая» скульптура Христа… 

Министр обороны РФ С. Шойгу и его заместитель Т. Иванов (главный куратор 
строительства) осматривают объект. 

В былые времена народ сбрасывался по копейке, иногда по-
следней, для богоугодного дела – на строительство желанного, вы-
моленного храма. И вот, впервые в истории России посажены в 
тюрьму генералы, нагло воровавшие деньги, выделенные государ-
ством на возведение главного храма Российской армии.  

Это как раз тот случай, когда дурновкусие демонстративно со-
единилось с безнравственностью… Тут неофитством и не пахнет. 
Здесь хрестоматийный пример кощунства и морального уродства. 
Возможна ли ситуация еще катастрофичней? 

Камо грядете, генералы? К каким победам ведете? 
Возвращаясь к началу нашего разговора и вспоминая сетова-

ние Л. Успенского по поводу навязывания «изящного вкуса», прихо-



223 
________________________________________________________________ 

дишь к выводу: еще крайне много существует проблем и нашими 
силами их не решить. Они были и будут.  

Однако тот же вкус, став эстетической категорией в культуре 
русского народа, свидетельствует о распаде соборного мышления, 
деградации носителей цельной и единой культуры древней Руси. 
Ментальность общества под западноевропейским влиянием начала 
неестественно деформироваться. Если, действительно, «впору объ-
явить ничью – “о вкусах не спорят”», то кризис налицо. 

И не явилось исключением положение в церковной ограде. 
Здесь упомянутая деградация продолжилась и не остановилась до 
сих пор. Естественная тяга к скромности обернулась серостью, 
предпочтением натурализма не только в стенах храма (живоподо-
бие икон), но и в отношении к светскому искусству.  

Опять вкусы, опять вкусовщина…. 
Воистину высокое качество произведения обычно покоряет 

душу; тем не менее часто приходится замечать: недостаточно воспи-
танная душа приклеивает ярлык сомнительного качества к тому, что 
только ей «пришлось по вкусу». Понравившееся произведение на 
деле оказывается весьма далеким от совершенства, и, напротив, от-
вергнутая нами вещь со временем признается шедевром и попадает 
в музей. Подобная ошибка естественна. Ни у кого нет гарантий без-
ошибочности того или иного предпочтения. Из отрицательного 
опыта желательно делать лишь правильные выводы. 

Духовно развитый и эстетически грамотный человек понимает 
принцип надлежащей оценки произведения искусства. Творение 
необходимо оценивать не с субъективной точки зрения «нравится – 
не нравится»; требуется специальная шкала – художественно-
эстетическая мера, не сводимая к другим критериям и не разложи-
мая на их элементы. Художественный код открывается при посред-
стве особой системы; а последующее суждение будет свидетельство-
вать об уровне эстетической грамотности зрителя и его способности 
прочтения таких кодов. От церковного сана здесь ничего не зависит.  

Конечно, данный критерий остается все равно субъективным и 
спорным в отношении его применения. Но сам по себе – в сущности 
– он не субъективен, а реален в своей объективности. Потому суще-
ствуют музеи изобразительного искусства. Иначе невозможно было



224 
________________________________________________________________ 

бы туда попасть даже гениальной картине. Здесь действует специ-
фический закон, статус коего не отличается строгостью. Однако при 
попрании его художником всякое совершенство становится невоз-
можным. При индифферентном отношении со стороны зрителя де-
лается непонятным замысел художника, соблюдающего означенный 
закон. И при попадании подобного зрителя в общество, тоже при-
держивающегося этого закона, воспринимается моветоном ссылка 
на правомочность собственного мнения, типа «нравится – не нравит-
ся», даже в том случае, когда бездарная работа пользуется незаслу-
женной славой. Здесь и проверяется на истину вкус, ибо здесь кро-
ется лукавство, слабость духа, а не творческая сила. И потому беспо-
лезно противопоставлять означенному закону штампы вроде «сво-
бода творчества», право на «личный вкус», особое «вдохновение» 
живописца, скульптора, режиссера, писателя и т.д. Аналогичные 
призывы так и останутся суесловием. Закон есть закон, при всей его 
в данном случае юридической необязательности, в том числе и не-
знании, он никого не освобождает от ответственности за безграмот-
ное воззрение на искусство. Свобода имеет свои пределы даже в 
рамках уголовного кодекса. Да, каждый обладает правом на творче-
ство и его похвалу, но это не отменяет совершенного формотвор-
чества и закона, по которому его судят.  

Разумеется, глупо отрицать свободу творчества и значение 
вдохновения – без чего невозможна синергия художника с Богом, а, 
значит, откровений Духа. Но означает ли свобода – безответствен-
ность и вседозволенность, оправдывает ли она произвол художника, 
не щадящего святынь, извиняет ли эстетическую разнузданность, не 
признающую никаких этических берегов? Пожалуй, все с точностью 
наоборот: художник хоть и не обязан «ублажать» критика и зрите-
ля, доставляя им « интеллектуальное наслаждение», тем не менее он 
ответственен за последствия, которое несет миру произведение. В 
эпоху постмодернизма такой подход стал, конечно, анахронизмом. 
Безответственность и вседозволенность – у всех перед глазами. Со-
циальные условия сегодня могут лишить и часто лишают художни-
ка «своего» зрителя и критика, а критика и зрителя – «своего» ху-
дожника. В любом случае это не освобождает душу от власти сове-
сти и религиозных заповедей. Зараженной грехом атмосфере может 



225 
________________________________________________________________ 

противостоять только нравственно здоровое творчество и высокий 
уровень вкуса. Для чего художнику необходимо проявить волю про-
тив насилия пошлости и вульгарности.  

Как это сделать уже в процессе создания произведения? 
Неким ответом представляется мысль эмигранта, художника и 

искусствоведа Е. Климова: «Современная западная живопись двига-
лась путем весьма далеким от сердечности. Вся французская школа 
живописи, считающаяся ведущей, от неоимпрессионистов через Се-
занна и все школы “измов”, более стремятся “выдумать”, “изобре-
сти”, “построить” и “сделать” новое искусство, забывая, что подлин-
ное искусство вырастает в тишине любящего сердца. Здесь и заклю-
чается тот разрыв современности с русской живописью, что наблю-
дается сегодня»1.  

Климов Е. На Псковском озере. 1937 г. 

1 Климов Е.Е. Русская живопись // Ильин И.А. Собр. соч. В 10 тт. Т. 6. М., 1996. 
С. 538. 



226 
________________________________________________________________ 

Заметная разница в формообразовании западноевропейского 
искусства и русского. Это писалось в 30-е гг. ХХ века. Весьма броско. 
Можно с уверенностью сказать, что больше 90% воцерковленных 
людей охотно подпишутся под словами Климова. Подписался бы и 
я. Остановило одно – живопись самого Климова. Если «любящее 
сердце» заключается в полуграмотном этюде, плохо скомпонован-
ном, и в цвете, увиденном словно дальтоником, то поневоле предпо-
чтешь смотреть «построенные» пейзажи Сезанна. Да и как пред-
ставляет себе Климов композицию, если сам термин от лат. 
compositio, букв. означает составление, сочинение, сочетание? О чем 
мы рассуждали выше. Не потому ли у Климова подавляющее 
большинство работ создано в пейзажном и портретном жанрах по 
той причине, что он сам боялся «сочинять»? Опять за версту разит 
позитивизмом. И это подается в качестве нормы для русского искус-
ства? Но разве художник лишен права познавать мир средствами 
искусства? Что значит «подлинное искусство вырастает в тишине 
любящего сердца»? А ум спит?! Фраза звучит красиво, однако поче-
му-то не подтверждена практикой.  

Некто возразит: «В личности Климова соединились художник 
и искусствовед. Искусствовед рассуждал о “сердце”, а художник 
просто отстал от искусствоведа, если иметь в виду уровень профес-
сионализма».  

Что тут сказать? Во-первых, никакого отставания не видно. До-
вод искусствоведа настолько же голословен, насколько беспомощен 
колорит художника. Во-вторых, раздвоение личности – это болезнь. 
И тогда вообще не о чем говорить. Нет, дело – в претенциозной по-
зиции Климова. Водится вредная привычка среди нашего право-
славного народа, особенно в среде «воцерковленной интеллиген-
ции», ослеплять публику «светом Православия». Да так, чтобы не 
разобрать ничего вокруг, в том числе и несостоятельности «освети-
телей». По этой причине и возникает фарисейство морализаторов, 
дающих себе право всех поучать. Но за их пафосом утверждения 
идеала вместо света – только гулкая пустота и идеологическая трес-
котня. Совершенно точно отмечает историк: «Идеология возникает 
там, где идеал начинает играть техническую роль, роль некоего ин-
струмента сплочения общества, сплочения нации, то есть фактиче-



227 
________________________________________________________________ 

ски вводится в политическую плоскость. Собственно идеологии и 
возникают на фоне отхода от религии – в XVIII, XIX, XX веке, осо-
бенно в XX веке, когда государство пытается сплотить нации на ос-
нове нерелигиозных институтов, нерелигиозных ценностей, когда 
идеал утрачен»1. 

Вот, прикрываясь громкостью якобы правильных фраз, и про-
никла серость, заурядность, даже безвкусица в церковную среду. 
Этого ведь не скроешь в силу очевидности факта. На заигрывание с 
постмодернистами интерес находится (о чем – ниже), а разобраться 
по существу в вопросе Церковь и светская культура никому нет дела. 
Хотя сил предостаточно. Впрочем, за годы Советской власти культу-
ра выработала определенные способы выживания без Церкви, а вот 
обойдется ли Церковь без настоящей культуры? Под словом «Цер-
ковь» надо понимать здесь не надуманную корпорацию священно-
служителей, как ее воспринимает обыватель, а тот смысл, который 
имел в виду о. Г. Флоровский, писавший: «Церковь есть одновре-
менно и народ, и град»2. 

На таком блеклом фоне прекрасно чувствуют себя не только 
расплодившиеся позитивисты, но также различные самозванцы и 
дилетанты. Композитор Н. Метнер отмечал: последние, как и талан-
ты, являются природным качеством. Дилетанты подразделяются на 
«мечтателей» и «теоретиков». Первые обыкновенно представляют 
себе творческий процесс, хоть и при участии музы, но исключи-
тельно в образе музы-вдохновительницы, а не музы-учительницы. 
Им всегда кажется любой профессиональный труд вполне по плечу, 
если найдет вдохновение. Творческий процесс для них – вместо от-
ветственного делания – приятное времяпровождение (на то и вдох-
новение!), а при удачном итоге – возможность самоутверждения в 
кругу друзей, родственников и знакомых. Такие «творцы» с легко-
стью берутся за самые сложные задачи, не прикладывая тех стара-
ний и подчас изнурительных трудов, с какими профессионал дол-
жен «с утра до вечера» внимать «урокам девы тайной»... Ибо вдох-
новение для них не синергия с Богом, а удачно сложившееся настро-

1 Рафаил (Попов), монах. Что может стать нашей национальной идеей? Беседа с 
историком Павлом Кузенковым // https://pravoslavie.ru/93342.html 

2 Флоровский Георгий, протоиерей. Вера и культура. М., 2011. С. 58. 



228 
________________________________________________________________ 

ение для выполнения дела. О вкусе тут говорить рискованно. Соб-
ственный результат такому любителю музы-вдохновительницы ка-
жется ничем не хуже, чем у известных мастеров. К сожалению, по-
добный тип «мечтателей» чаще всего мне встречался в среде иконо-
писцев.  

Другая группа дилетантов еще опасней первой. Это дилетант-
рассудочник, дилетант-теоретик, верхогляд, жаждущий произвести 
любой ценой ошеломительное впечатление на окружающих. «Он, в 
противоположность мечтателю, более активен. Он своими теорети-
ческими очками больше импонирует толпе. Он чаще проникает в 
жизнь искусства в качестве суфлера ходячих мнений. Дилетант-
теоретик не признает музы вообще ни в виде вдохновительницы, ни 
в виде учительницы»1. Результат своего труда он оценивает выше 
достижений признанных профессионалов, ибо он сделал то, о чем 
не догадались мастера, зашоренные инерцией опыта. А. Лосев назы-
вал подобную деятельность «жалкими потугами плохо одаренного 
недоучки стать гением и светочем жизни»2. Среда постмодернизма 
и тем более пост-постмодернизма – самое подходящее условие для 
торжества подобных «специалистов». Проникают они, увы, и в цер-
ковную ограду.  

Что не может не отражаться и на вкусовой стороне, и на фор-
мообразовании тех трудов, которые по недоразумению достаются 
дилетантам или создаются ими по собственной инициативе. Какой 
толк, коль их поделки вырастут «в тишине любящего сердца»? На 
следующей странице мы убедимся в наличии плодов, взлелеянных 
«любящими сердцами» дилетантствующих постмодернистов.  

Много ли они дали «любящему сердцу» прихожанина? Или 
больше навредили ему? Ответ же ясен, как день.  

Существует и другая анормальная тенденция – стремление со-
стоявшегося профессионала к виртуозности и эффектам (не путать с 
совершенством мастерства). И такое исполнение со стороны формы 
оказывается подчас безразличным к содержанию. За блестящей 
техникой может вполне скрываться поза, пошлость и мелочность.  

1 Метнер Н.К. Муза и мода (защита основ музыкального искусства) // Иль-
ин И.А. Собр. соч. В 10 тт. Т. 6. М., 1996. С. 478–479. 

2 Лосев А.Ф. Диалектика мифа. М., 2001. С. 78. 



229 
________________________________________________________________ 

Однако недавно мы столкнулись совсем с плачевным явлени-
ем – с феноменом вульгарного западничества, которое рьяно навя-
зывается «сверху» православному народу. Это сознательная прово-
кация; цель ее – привести русскую культуру в коматозное состояние. 
Вроде давно известна истина: вкус воспитывается, а не насаждается 
административно или силой. А безвкусица? Выходит, что ДА. По 
инициативе митрополита Илариона (Алфеева), в марте 1921 г. на 
трёх площадках (1. в здании бывшей Просфорни Черниговского 
Патриаршего подворья; 2. в крипте храма Усекновения Главы Иоан-
на Предтечи под Бором; 3. в здании Общецерковной аспирантуры и 
докторантуры святых равноапостольных Кирилла и Мефодия) была 
открыта и минимум четверть года (!) функционировала так называ-
емая Первая Биеннале Христоцентричного искусства. Партнеры меро-
приятия – Немецкий политический фонд Конрада Адэнауэра 
(Konrad Adenaur Stiftung) и посольство Швейцарии в РФ.  

Большинство экспонатов представляло различные подвиды 
постмодернизма, а некоторые из «произведений» были откровенно 
издевательскими над христианством. Модерн, и тот одряхлел – по-
бежден contemporary art*. О чем мне уже доводилось писать.1 

Если это не умышленная акция по перекодированию русской, 
заодно и церковной культуры в угоду Западу, то что тогда? «Пере-
писывание себя», как, глумясь, заявляет П. Вайбель?! 

В атмосфере духовной распущенности «слабеет и угасает вели-
кое начало художественного Вкуса. Не того “вкуса”, который при-
сущ каждому обывателю, когда он для себя безапелляционно реша-
ет вопрос о том, что ему сегодня, сейчас и здесь “нравится” и что 
ему вдруг почему-то “разонравилось”... Но того Вкуса, который рав-
носилен в искусстве голосу совести; который ответственно ищет со-
вершенного и именно потому властно отметает случайное и несо-
вершенное, как бы “приятно”, льстиво и эффектно оно ни было; то-
го Вкуса, который ищет во что бы то ни стало точного и прекрасного 
воплощения для духовно значительной темы. Этот Вкус как власт-
ный цензор стоит на страже поднимающихся “снизу” наитий и со-

1 Кутковой В. ВОЗМОЖНОЕ и НЕВОЗМОЖНОЕ православного сакрального 
образа. Великий Новгород, 2023. С. 214–237 // https://xpa-spb.ru/libr/Kutkovoj-V-S/ 
vozmozhnoe-i-nevozmozhnoe.pdf 



230 
________________________________________________________________ 

держаний, допуская одни к осуществлению и отсылая другие назад 
в темную глубину. Этот Вкус есть сам по себе явление живой рели-
гиозности в человеке, хотя бы сам человек и не сознавал или даже 
отрицал его религиозную природу. Этот Вкус есть сразу и трибунал 
бессознательной духовности, и напряженно-требовательная воля, и 
творчески выбирающая цензура, и художественная прозорливость, 
и чувство меры и прекрасности. И если он есть воля, то воля к ду-
ховной значительности создаваемого творения, к его органическому 
единству, к его естественности и художественной законченности», – 
писал И.А. Ильин. – «Где же эта совесть и такая совесть у современ-
ных “искусников” и “искусителей”? У них, которым “все дозволе-
но”? Где эта верность художественному долгу, это острое чувство 
своей художественной ответственности, своей власти и ее пределов, 
это сознание, что художественно несовершенное – непозволительно, 
а может быть, даже и преступно перед лицом некоего Судии?»1.  

В таких случаях, как говорится, не убавить и не прибавить. По-
падание в точку! Но от некоторых «искусителей» любые увещевания 
отскакивают горохом. 

Художник и мир  

 связи с анализом европейского и русского  формообразо-
вания я набрел на неожиданную тему, подсказанную самими масте-
рами. Это их советы и требования для создания произведений. Не-
простительно было бы пройти мимо столь важной стороны даже не 
вопроса, а дела, касающегося формообразования.  

Начну с того, что (во всяком случае, мне) всегда жутковато 
слышать от критиков, зрителей, подчас вообще посторонней пуб-
лики формулу, звучащую, как приказ – «Художник должен…». По-
сле ее оглашения следует перечень «долгов» или морализаторский 
«инструктаж» того, чего художник не должен делать.  

Но странно слышать по форме фактически то же самое от са-
мих художников, причем весьма и весьма выдающихся. 

1 Ильин И.А. Собрание сочинений. В 10 тт. Т. 6. Кн. 1. М., 1996. С. 68–69. 



231 
________________________________________________________________ 

Вот примеры: 
«Художник должен уметь видеть красоту в обычных вещах и 

передавать ее на холсте». «Художники должны быть готовы к то-
му, что их искусство может быть неправильно понято или даже от-
вергнуто» К. Моне. 

«Каждый художник должен знать работы своих предше-
ственников и учиться у них, но не копировать их» В. Ван Гог. 

«Как бы ни было сложно, художник должен продолжать со-
здавать свои работы, даже если они не будут признаны сразу» 
П. Гоген. 

«Художник должен быть независимым и не зависеть от мне-
ния других людей» А. Матисс. 

 «Каждый художник должен быть готов к критике, но не 
должен позволять ей уничтожить его работу». «Каждый художник 
должен быть мастером своего стиля, но он также должен уметь 
учиться у других художников и перенимать их опыт» П. Пикассо. 

«Настоящий художник не может быть просто ремесленником, 
он должен иметь свой собственный стиль и видение» С. Дали. 

 «Художник должен всегда оставаться открытым для новых 
идей и возможностей» В. Кандинский. 

«Художник может быть как критиком, так и оценщиком, но 
никогда не должен становиться судьей» Ф. Кало. 

 «Художник всегда должен искать новые способы выражения 
своих идей, даже если они кажутся необычными» М. Ротко. 

«Художник не должен бояться экспериментировать с новы-
ми техниками и материалами» Э. Хоппер. 

И при желании подобных цитат можно набрать огромное ко-
личество. 

Однако к чему именно возникают претензии? Все написано 
вроде верно. (За перевод на русский язык не ручаюсь.) Высказыва-
ния знаменитых мастеров напрямую относятся к созданию картин и 
имеют высокую цену у собратьев по цеху. Корифеям трудно возра-
зить непосредственно по самой сути дела. Не лишне еще раз под-
черкнуть: речь идет отнюдь не о «вечно вчерашних» ретроградах, а 
действительно о выдающихся представителях западноевропейского 
искусства двух предшествующих веков «развитой демократии». Тем 



232 
________________________________________________________________ 

не менее означенные фразы, собранные вместе, формально (ключе-
вое слово!) напоминают сектантские наставления. Случайно ли это?  

Сейчас скажу страшное. В силу обостренного индивидуализма, 
западноевропейские и добровольно следующие в том же фарватере 
русские мастера искусства есть в значительной степени «сектанты». 

Здесь специально остановлюсь на термине «секта». Латинско-
русский словарь поясняет его значение: «secta, ae f [sequor] 1) путь, 
правило, образ действия, мыслей или жизни, идти по чьим-л. стопам, 
быть чьим-л. приверженцем; 2) учение, направление, школа; 3) секта; 4) 
шайка»1. Как можно заметить, в латинском языке данный термин не 
имеет таких ярко выраженных религиозных коннотаций, как в рус-
ском языке: «Религиозное сообщество, состоящее из людей, отко-
ловшихся от господствующей церкви и принявших новое вероуче-
ние; или букв. отрезанная, отделенная»2. Вот это значение «отрезан-
ная, отделенная» трансформировалось в массовом сознании как 
часть чего-то целого, в данном контексте – Церкви. Приходилось 
слышать, что секта и сектор родственные слова. Лат. sector, [intens. к 
sequor] – свидетельствует о такой родственности как раз через глагол 
sequor (sequor – из 10 значений 5 с разными оттенками понимается 
как следовать) и в одном случае по смыслу фактически совпадает: 
неотступно следовать, постоянно сопровождать. То есть произнося по-
латински слово секта, ни у кого не возникает намеков на уничиже-
ние и презрение. Более того, я отнюдь не отвожу себе роль апологе-
та сектантства, но и русские синонимы не имеют в себе негативных 
нагрузок. Вот примеры: община, объединение, товарищество, коллек-
тив, группа. Они находили широкое употребление в творческой сре-
де. Некоторые организации художников включали в свои названия 
и товарищество (Товарищество передвижных выставок), и объедине-

1 Дворецкий И.Х. Латинско-русский словарь. М., 1976. С. 911. 
2 См.: Волкова А.Г. Понятие «секта» с точки зрения судебной лингвистики // 

http://www.ling-expert.ru/conference/langlaw1/volkova_religsektinlanglaw.html. – Автор 
предупреждает: «Термин “секта” и производные от него термины имеют, как правило, 
презрительный и уничижительный оттенок и употребляются обычно в бытовой, а ино-
гда и в политической полемике. В законодательстве РФ также не существует такого 
понятия как “секта”. В то же время данный термин в силу сложившихся в обществе 
представлений несет безусловно негативную смысловую нагрузку, а его употребление 
может оскорбить чувства верующих». 



233 
________________________________________________________________ 

ние (Мир искусства), и группа (Батиньольская группа), и творческий 
коллектив (Кукрыниксы)… Список может быть продолжен. Но суть 
остается одна: секта, причем, подчеркиваю, без религиозной конно-
тации и тем более без всякого негативного оттенка. Все другие тер-
мины не передают того точного смысла, который объединяет преж-
де всего идейно создаваемые художниками сообщества. Не обойтись 
и без учета частотности употребления их, сказывавшейся на психо-
логии восприятия слов. Группы можно наблюдать и на автобусной 
остановке, каждый человек в них ничего общего не имеет с другим 
человеком. Коллективы мы по инерции определяем как трудовые; 
они весьма и весьма периферийно несут в себе смысловое ядро идеи 
и убеждения. Товарищества чаще всего встречаются у садоводов и 
пчеловодов. Объединения мы сегодня привыкли воспринимать как 
промышленные, экономические, общественные и т.д. Остается община: 
слово происходит от праслав. *оbьti̯о-, означавшее «то, что вокруг»; 
оно подразумевало, скорее, совместное проживание; не случайно в 
Новгородской летописи под 1348 г. «община» употребляется для 
обозначения общности имущества. 

В силу филологической необходимости нам придется приме-
нять перечисленные термины, иначе можно застрять в частоколе, 
бесконечно повторяющем одно слово. Однако нет никакой потреб-
ности в их семантике. 

Поэтому остается наиболее точным и менее затасканным в 
нужном нам смысле именно термин «секта». Повторю, остается при 
одном условии: религиозные, а тем более оскорбительные от-
тенки мы оставляем за рамками нашего анализа, и отбрасываем 
как можно дальше. А если данное слово все-таки «оскорбляет чув-
ства верующих» в искусство, то заранее проношу им извинения. 

В свое оправдание, обращаю внимание читателя на разнообра-
зие сект именно в нерелигиозном, во вполне светском контексте. Вот 
их пестрый набор: политические (партия – фр. partie; от лат. pars, 
partis – часть, группа; совершенно соответствует указанному поня-
тию), экономические (монитаристы, кейнсианцы, маржиналисты и 
пр. множество раз обвинялись специалистами в сектантстве), художни-
ческие (несть им числа и, как убедимся ниже, по существу дела есть 
именно секты). И художнические возникают даже чаще, чем рели-



234 
________________________________________________________________ 

гиозные. Просто сами члены их не всегда осознают свою причаст-
ность к «общине», но чувствуют необходимость общения. Отсюда 
возникает подспудная тяга к созданию групп единомышленников. 
Именно сектантская убежденность в истинности своего учения об 
искусстве рождает нетерпимость к приверженцам других направле-
ний. Вражда Микеланджело и Леонардо да Винчи, Энгра и Дела-
круа, Л. Толстого и И. Тургенева, Маяковского и Есенина объяснима 
только сектантской неприязнью. Школа-мастерская большого ита-
льянского мастера эпохи Возрождения – это всегда другое художе-
ственное мировоззрение, а потому эстетическая секта. Искусство Ре-
нессанса практически создано сектами. Да и одного ли Ренессанса? 
Все течения, известные истории искусств, представляют собой док-
трины узкого круга, т.е. – концепции сектантов. И чем скрупулезней 
изощрена доктрина, тем шире течение. Пример Малевича говорит о 
многом. 

Впрочем, сегодня сама жизнь отвергает нужность моей осто-
рожности. Существует одиозное объединение, открыто называющее 
себя художественной сектой «Колдовские художники», представи-
телями которой являются Копейкин, Ложкин, Гавричков, Лемты-
бож, Голубев, Хацкевич, Васильев, Лялюш, Срульнег, Бенк, Пуд, Пу-
тятична, Бахурин, Копейкина, Морозов и др. Ими придумано и 
укороченное название, но оно звучит непристойно. Скабрезность, 
судя по работам, приветствуется сектой. Что неудивительно в пост-
модернизме, немыслящим себя без стеба и приколов. Пересмеива-
ние всего и вся, в том числе святого – и прежде всего святого – харак-
терная черта этого антиискусства. 

Всякая секта держится на лидерстве жреца и его идейной си-
стеме. Жрецов может быть даже несколько, главное – отлаженное 
учение. Подправляя мою тщетную осторожность в отношении ре-
лигиозности художнических сект, А. Габричевский свидетельствует: 
«…манифесты большинства современных “измов” именно манифе-
сты, и вместо того скромного самоотверженного исследования тайн 
самого ремесла, как в трактатах старых мастеров, [они] претендуют 
по меньшей мере на философские системы, на социальные или ре-



235 
________________________________________________________________ 

лигиозные откровения»1. Потому секта не знает и не хочет призна-
вать никакой объективности в отношении других учений и даже 
суждений. Вазари приводит мнение Микеланджело о Тициане: «Бу-
онарроти его очень хвалил, говоря, что ему весьма нравятся его ма-
нера и колорит, однако жалел, что в Венеции с самого же начала не 
учат хорошо рисовать и что тамошние художники не имеют хоро-
ших приемов работы»2. Вот пример «объективности» в высказыва-
нии одного гения о другом. Причем Микеланджело совсем не лука-
вил и не хотел специально унизить гениального венецианца. Ведь 
хвалил же его. Просто Тициан понимал рисунок не так, как Буонар-
роти. А отсутствие «хороших приемов работы» указывает на разные 
представления о формообразовании. Еще хуже Л. Толстой относил-
ся к Шекспиру, писавшему не по-Толстовски. А. Тарковский в своих 
книгах мало кого из режиссеров наградил добрым словом. 

О чем это говорит? 
Об одном: чем талантливей художник-мирянин, тем он чаще и 

больше ригорист; диктатор не только в рамках своего произведения, 
но с волюнтаристскими извержениями наружу. Г.А. Товстоногов 
признавался откровенно, что он как Главный режиссер театра – 
именно диктатор, но его диктатура добровольная, т.е. актер без вся-
кого сопротивления подчиняется авторитету режиссера; иначе, в 
понимании Товстоногова, спектакля не создать. Не потому ли театр 
на Мойке покинули выдающиеся актеры И. Смоктуновский, 
Т. Доронина, О. Борисов, С. Юрский, Н. Тенякова… 

История искусств знает многие эксцессы в творческих коллек-
тивах. Это не театральные драмы, а подчас реальные трагедии круп-
ных талантов. Кто морально готов стать им судьями? 

Субъективность – неоспоримый факт творческого процесса. 
Ригорист, даже не задумываясь, с легкостью порождает императивы 
типа «Художник должен…», «Художник обязан…». Что бросается в 
глаза даже у И. Ильина: «Поэт должен приобщиться…», «Худож-
ник всегда остается как бы “оратором”, “педагогом”, “пророком” 
или “дающим”; и потому он должен…», «читатель должен это по-

1 Габричевский А.Г. Морфология искусства. М., 2002. С. 312. 
2 Вазари Дж. Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев, ваятелей и зод-

чих. Полное издание в 1 т. М., 2008. С. 1158. 



236 
________________________________________________________________ 

чувствовать и увидеть». Хотя философ сам же не приемлет доктри-
нерства: «Всякая нарочитая тенденция — и “прогрессивная”, и “ре-
акционная”, и просто рассудочно-выдуманная,— нехудожественна. 
Она эстетически фальшива и в произведении искусства, и в художе-
ственной критике. Искусство имеет свое измерение: измерение ду-
ховной глубины и художественного строя»1. 

Только ригоризм не следует путать с морализаторством. Риго-
рист принципиален в вопросах искусства, морализатор не может 
поступиться принципами в постулатах идеологии, которую он са-
монадеянно считает «православной традицией» или даже «светом 
Православия». Хотя и ригорист, и морализатор – сектанты: первый в 
области эстетики, второй – в области общественного или конкретно 
христианского сознания. 

Искусство можно, разумеется, насильно загнать в Прокрустово 
ложе идеологических директив и даже эстетических вкусов, но, как 
уже было нами обсуждено, оно вырождается в стилизацию, а иногда 
и в китч. Государству никто не гарантировал того, чтобы оно надеж-
но было ограждено от роли сектанта в мировой культуре. Пример с 
навязыванием соцреализма вполне нагляден. А что же говорить о 
людях! 

И когда рядом раздается нечто подобное, то приходится кон-
статировать: «Возле тебя, по меньшей мере, партикулярный сектант 
от эстетики». Его не стоит бояться, его следует понять. Светское ис-
кусство обречено на субъективность художественного воспроизведе-
ния и восприятия, ибо оно не существует вне личности человека. 
Искусствоведческая всеядность и тяготение к объективности взгляда 
отрицательно отражаются на органичности творчества любого ху-
дожника. 

Казалось бы, при таком уходе в себя, при таком бережном 
ограждении своего Я от внешнего мира, откуда берется желание 
контакта с Я другого человека? Иначе зачем группа? Вопрос в боль-
шей степени психологический, но нет смысла менять дискурс. На 
мой взгляд, художественное объединение западноевропейского типа 
продиктовано не чувством коллективизма, когда люди движимы 

1 Ильин И.А. Собр. соч. В 10 тт. Т. 6. М., 1996. С. 193. 



237 
________________________________________________________________ 

любовью к ближнему (код смирения, вектор «собирание-в-себе»), а 
именно квазирелигиозной тягой быть вместе. (Коммерческую сто-
рону дела оставляем экономистам.) 

Здесь можно обнаружить еще один нюанс. Приведу слова 
М. Хайдеггера: «…совместное бытие движется в совместном говоре-
нии и озабоченном устроении говоримого. Ему важно, чтобы гово-
рилось. Сказанность, “диктум”, изречение становятся тогда на место 
подлинности и дельности речи и ее уразумения. А поскольку гово-
рение утратило первичную связь с обсуждаемым сущим, либо же 
никогда не обретало ее, то оно сообщает себя не по способу изна-
чального усвоения этого сущего, а путем пересказывания и перебалты-
вания чужих речей. Говоримое как таковое расходится кругами и 
приобретает характер авторитета»1. Вот суть творческого общения 
западноевропейского художника и его последователей: самовыгова-
ривание, проговаривание собеседнику того, что скопил в себе. И не 
важна глубина, главное – проговорить, чтобы лучше уразуметь са-
мому, сказанное же приобретает авторитет смысла. Или не приоб-
ретает. Для собеседника слушание и понимание цепляются за гово-
римое, а последнее, будучи как-то усвоенным, присваивается себе 
(одна из причин плагиата и некоторых из «несходных сходств») или 
интерпретируется и транслируется дальше (причина эпигонства). 
Но «художник должен всегда оставаться открытым для новых идей и 
возможностей». Кроме того, «из-реченное есть бытие снаружи», и в 
общении оно через усваивание создает всей группе возможность для 
дальнейшего творческого роста (совершенству нет предела). К тому 
же, добавляется практическая польза: толпой легче отбиваться от 
врагов и недоброжелателей (код предприимчивости, вектор «выход-
из-себя»). 

В целом, любому человеку необходимо общение, в результате 
которого опытно перенимаются навыки и нарабатывается мастер-
ство. Ничего страшного в стремлении быть вместе, разумеется, нет, 
а, скорее, наоборот. 

И тем не менее мы знаем одинокие фигуры, которые стояли 
отдельно от любых объединений. Сезанн, совсем недолго пребы-

1 Хайдеггер Мартин. Исток художественного творения. Избранные работы раз-
ных лет / Пер. с нем. А.В. Михайлова М., 2008. С. 503. 



238 
________________________________________________________________ 

вавший в Батиньольской группе, маниакально опасавшийся быть 
«закрюченным», избегал контактов с другими художниками и уехал 
из Парижа в Экс – провинцию на Юге Франции. За нелюдимость 
художника прозвали «одиноким упрямцем из Экса». 

Попытка Ван Гога и Гогена жить вместе окончилась страшной 
драмой, потом переросшей в трагедию. 

Гоген, удалившись на Гаити, не нуждался ни в каких творче-
ских группах. 

И подобных примеров набирается предостаточно. 
Что обрекало на добровольное одиночество столь могучие та-

ланты? 
Самодостаточность? Самость? Скверный неуживчивый харак-

тер? 
Появлялось ли в них хотя бы изредка желание общения с со-

братьями по цеху? 
Ответы навсегда остались в душах этих затворников… 
И включение масонами в список парижских «братьев-

каменщиков» Сезанна, Ван Гога, Гогена1 выглядит нелепо, а, значит, 
совсем неубедительно. Запутывать факты – вполне во вкусе «вольных 
каменщиков». Плохи, следовательно, были масоны, если оставили 
без всякой помощи Ван Гога и дали случиться трагедии в его жизни, 
а Сезанн2 и Гоген бежали от них подальше: один уединившись во 
французской провинции, другой же – скрывшись на Таити. 

Вне всякой зависимости от масонов, в столицах любых стран 
большинство художников старалось так или иначе сплотиться: в 
XVI–XVII вв. это были отдельные цеха и гильдии, а во втор. пол. XIX 
столетия возникли многие разнообразные, по-настоящему творче-
ские объединения. 

1 См.: Без указания имени. Знаменитые художники-масоны / 
https://esotericfreemasons.com/masonic/famous-freemason-painters/ 

2 Тот же масонский сайт извещает о вступлении Сезанна в ложу почему-то тоже, 
как и Курбе, дважды: в 1880 г. и в 1890 г. Это или очередная дезинформация, или 
неряшливость авторов Интернет-ресурса. «В начале 1880-х годов семья Сезанна обос-
новалась в Провансе, где и оставалась, за исключением коротких поездок за границу. 
<…> В 1890 году у Сезанна развился диабет; из-за болезни ему стало ещё сложнее об-
щаться с людьми» До масонов ли ему было? Тем более «В 1891 году он обратился в ка-
толицизм» (https://en.wikipedia.org/wiki/Paul_Cézanne). Блажен, кто верует. 



239 
________________________________________________________________ 

Количество их указывает на интенсивность исканий. 
В коллективе происходило и происходит (в положительном 

смысле) самоутверждение личности и ее самосовершенствование. А 
коллектив обогащается опытом и достижениями своих членов. 

Есть лишь одно точное определение того, когда круг общения 
превращается из эстетической в атеистическую секту внутри искус-
ства: это отсутствие Бога в центре круга. Причем жизнеспособность 
«круга» зависит от единства не только эстетического, но и религиоз-
ного мировоззрения. Большинство творческой интеллигенции так 
или иначе религиозно. Одних вкусов здесь мало. Именно религиоз-
но-аксиологический фактор, необязательно вербально обсуждае-
мый, удерживает людей от сползания в утрированное понимание 
мира, что может привести уже к обычной схизме. Тогда распадают-
ся любые объединения. Но чаще всего их деятельность умирает от 
истощения творческих идей или от их трансформации, невозмож-
ной для значительной части объединения. Впрочем, в периоды ми-
ровых духовных и социальных кризисов, когда бытие подвержено 
экзистенциальному распаду, творческие неформальные объедине-
ния могут сколько рождаться, столько и умирать, если позволяет 
обстановка в обществе. В другой (неблагоприятной) ситуации воз-
никает тихое инерционное разложение. В таком случае вовсе и не-
обязательно объединяться. Искусство выродится и без объединений. 
Но может и воскреснуть тоже без всяких творческих союзов. Пути 
Господни неисповедимы. 

Вернемся непосредственно к теории искусства. 
Как означенные векторы согласуются с русским вектором «из-

нутри – вовне» и с западным вектором «извне – вовнутрь»? На первый 
взгляд, здесь возникает явное противоречие. Но на самом деле ника-
кого противоречия нет. Векторы «изнутри – вовне» и «собирание-в-
себе», равно их визави «извне – вовнутрь» и «выход-из-себя» – две сто-
роны одной медали. В первом случае, чтобы образ состоялся и про-
изошла его реализация в произведении, художнику необходимо 
смирение и сосредоточение в себе, а, точнее, сосредоточение на 
единственно истинном и главном Творце – на Создателе мира, иначе 
не возникнуть синергии творчества. Для здорового формообразова-
ния это основа. Во втором случае – процесс обратный. Полученное 



240 
________________________________________________________________ 

художником впечатление или любой стимул, вызывающий образ к 
бытию, сначала входят в душу творца, а потом под давлением внут-
реннего Я или в результате импульса, полученного от общения с 
единомышленниками, (вне синергии: «художник должен уметь 
учиться у других художников и перенимать их опыт») ищут выхода в 
мир. Ведь ни в одной из вышеприведенных фраз нет и намека на са-
кральность творческого акта, но отчетливо просматривается само-
упор-в-себя: «художник должен быть независимым и не зависеть от 
мнения других людей». 

Однако слышу возражение: высказавшиеся мастера никогда 
вроде бы не состояли в группах или в объединениях, кроме К. Моне. 
Как тут быть? 

Ответом могут стать только реальные факты. 
Ван Гог в 1888 г., после переезда в Арль, планировал создать 

«Мастерскую Юга» – братство художников-единомышленников. Не 
создал не потому что расхотел, а потому что не смог создать. 

Гоген состоял в творческом объединении «Школа Понт-Авена» 
(клуазонизм*, 1887–1891). 

Матисс входил в  группу фовистов, заявившую о себе на вы-
ставках 1905–1906 гг. Его высказывание, приведенное выше, одно-
значно объясняет краткость пребывания в группе. 

Пикассо был членом нескольких объединений: 1) художествен-
ное общество Els Quatre Gats в Барселоне: по названию богемного 
кафе с круглыми столами, где в 1900 г. прошли две первые персо-
нальные выставки молодого художника; 2) Парижская Школа: спло-
ченная группа живописцев, работавших в Париже; 3) Круг авангарди-
стов в Париже: здесь Пикассо сблизился с Г. Аполлинером, 
М. Жакобом и А. Сальмоном. 

Даже крайний солипсист С. Дали входил в творческое объеди-
нение сюрреалистов (А. Бретон и другие). 

Кандинский состоял: 1) в объединении Фаланга (Мюнхен, 
1901 г.): проводил выставки, преподавал, читал лекции; 2) в 1909 г. 
являлся одним из создателей и председателем мюнхенского Нового 
объединения художников; 3) В 1911 г. становится членом объединения 
Синий всадник, совместно с Ф. Марком: в эту группу входили рус-
ские, немецкие и французские представители искусства; деятель-



241 
________________________________________________________________ 

ность Синего всадника прекратилась с началом Первой мировой вой-
ны; 4) преподавал в Баухаузе с 1922 по 1933 гг. – до прихода Гитлера к 
власти. 

Ф. Кало в начале своего творческого пути входила в группу Ка-
чучас. Члены кружка, помимо искусства, занимались философией, 
обсуждали идеи национальной идентичности. 

Ротко был членом творческого объединения Нью-йоркская 
школа (New York School). В нач. 1930-х гг. он вошёл в состав Союза ху-
дожников США и основал группу The Ten, члены которой противопо-
ставляли американскую живопись традиционной. 

И лишь один Хоппер не входил в конкретное творческое объ-
единение. Тем не менее в 1912 г. он участвовал в выставке The 
Independents, организованной группой художников по инициативе 
Р. Анри. 

Всех объединений и ассоциаций, начиная с последней четвер-
ти XIX в., на Западе не сосчитать и не перечислить. Положение не-
которых из них было более устойчивым по сравнению с другими, но 
чаще шло постоянное перерождение групп в краткосрочные союзы, 
создаваемые под специальные задачи (выставка, культурное меро-
приятие и т.д.). Секулярный художественный мир атомизировался. 

Совсем иная картина в России. Со втор. пол. XIX в. широко из-
вестно Товарищество передвижных выставок, имеющее весьма про-
должительную жизнь (1863–1923 гг.). Общество русских акварелистов 
просуществовало меньше (1880 г, последняя выставка состоялась в 
1918 г.). Еще меньше – Мир искусства (1898 г., последняя выставка в 
Париже, 1927 г.). В первой трети ХХ в. срок жизни художественных 
объединений тоже оставался недолгим. Долгожителем считается 
Союз русских художников (1903–1923). Бубновый валет просуществовал 
всего 6 лет (1911–1917). 10 лет пробивалась к лучшим для себя вре-
менам Ассоциация художников революции, АХР (1922–1932). Левый 
фронт искусств (ЛЕФ) свою деятельность осуществлял в Москве, 
Одессе и других городах СССР всего 7 лет (1922–1929). Жизнь-
Творчество – еще меньше (1924–1929). Конец различным объедине-
ниям положил Союз художников СССР (1932–1991), вобравший в себя 
оставшиеся достойные творческие группы и «независимых» ото-
бранных деятелей искусства. 



242 
________________________________________________________________ 

В данный обзор не вошли случайные объединения или союзы-
«однодневки». Их слишком много, а жизнь была короткой. Что-то, 
возможно, и не попало в поле моего зрения. Дело не в количестве. 
Суть – в тенденции. 

В Италии при тоталитарном режиме Муссолини создание 
единого Союза итальянских художников было бы невозможно. Дуче 
выдвинул политическую идею «государственного искусства», сильно 
отличавшуюся от советской: подразумевалось то, что Администра-
ция не отдает предпочтение ни одному отдельно взятому художе-
ственному направлению. 

Сирони Марио. Пастух. 1930 г. 

Журнал 900 якобы дистанцировался от политики, однако от-
дельные публикации появлялись как профашистской, так и просо-
ветской направленности (там публиковался даже И. Эренбург). О 
чем историки искусства пишут мало и неохотно. 



243 
________________________________________________________________ 

Основными пунктами итальянского искусства, характерными 
для той поры, надо считать: 1) реализм и «сверхреализм; 
2) монументальность; 3) классицизм; 4) народность; 5) героизм.

Что-то похожее вспоминается поневоле… У нас еще будет 
возможность вспомнить подробней. 

И все-таки больше других объединений поощрялись (прежде 
всего заказами) представители так называемого Новеченто, но не 
преследовались остальные. 

Здесь тоже дело в коде нации, а не в светской привычке к раз-
нообразию. 

Формирование творческих объединений на Западе и в России 
имело сходство и различия. Уже иконописные дружины на Руси и 
хронологически параллельные им европейские цеховые мастерские 
расходились как в организации процесса написания произведений, 
так и в отношениях художников друг к другу. Летопись рассказывает 
о совместном сотрудничестве трех знаменитых иконописцев: в 
1405 г. Андрей Рублёв вместе с Феофаном Греком и Прохором с Го-
родца работал над иконостасом Благовещенского собора в Москов-
ском Кремле. 

Невозможно представить подобную ситуацию в Италии того 
времени, да и позже. Рубенс трудился над выполнением заказов с 
учениками, а не со своим французским современником Пуссеном. 
Какое понимание у них могло бы сложиться? Никакого. Однако воз-
зрения на искусство в Бубновом валете вряд ли радикально отлича-
лись от тех, что придерживалась Парижская школа: представители 
обеих групп выступали против академической живописи и тради-
ционных взглядов на искусство, тянулись к новым формам и мето-
дам как формулирования, так и их практической реализации. 
Вполне возможно, что А. Лентулов без особых психологических 
проблем, без эстетической и нравственной ломки мог бы расписать 
стену в одном коллективе с французами. 

Это не гадание на кофейной гуще, а лишь допустимое предпо-
ложение в рамках обсуждаемого вопроса – того значимого вопроса, 
который несомненно исторически отражался на формообразовании 
произведений. 



244 
________________________________________________________________ 

Ипостасный мимезис 

вв. Отцы да и заповеди блаженств, произнесенные Христом 
в Нагорной проповеди, ставят великую задачу для христиан, сводя-
щуюся к преображению падшей природы, к ее первоначальному 
восстановлению. Прежде всего – в себе самом. В этой максиме 
принципиально и состоит задача спасения человека для вечности. 
Причем христианское спасение предполагает не растворение мира в 
Боге, чтобы тем самым снять всякие угрозы для мира и человека, а 
личностное единение со Христом – зримым образом Бога – Сущим, 
явившим Себя в Лике Богочеловека – через ипостасный мимезис: 
«Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись» (Гал. 3:27). 
Ипостасный мимезис – не просто подражание Христу, как это во-
дится у католиков. Самым красноречивым образцом здесь является 
духовная практика Франциска Ассизского, с его стигматами. Право-
славные примеры мы находим в лице многих преподобных отцов, 
начиная с Антония и Макария Великих, кончая Сергием Радонеж-
ским, Серафимом Саровским, Силуаном Афонским, Серафимом 
Вырицким, которые свою жизнь подчинили не внешнему подража-
нию, а внутреннему преображению себя – теозису. 

Вот почему в искусстве России истинно национальной была, 
есть и будет парадигма «задушевности», «теплоты», идущих от 
сердца художника к сердцу зрителя; все тот же вектор «из души – в 
бытие». Дело заключается не в лирике, а в направленности произве-
дения. Жанр ее не определяет. С. Рахманинов прямо утверждал: 
«Музыка прежде всего должна быть любима; должна идти от сердца 
и быть обращена к сердцу. Иначе музыку надо лишить надежды 
быть вечным и нетленным искусством»1. Всё русское искусство со-
средоточено в этом таинственном, но всегда открытом источнике, 
центре, квинтэссенции личности – в сердце. Что выше отмечал и 
Е. Климов, но не подтвердил своим творчеством. 

1 Сб.: О музыке и музыкантах: афоризмы, мысли, изречения, высказывания / 
сост. Е. С. Райзе. Л., 1969. С 167. 



245 
________________________________________________________________ 

Да, у сердца есть свои доводы, но понимает ли их только серд-
це? Что еще и чем понимает? Человек всем своим существом участ-
вует в творческом процессе. Но русский художник – больше серд-
цем. 

Коды в культуре 

ротивоположный вектор «из бытия – в душу» стал опреде-
лять не столько национальное лицо искусства, сколько общеевро-
пейское. Отсюда возникают тенденции унификации Западной куль-
туры, приведение ее к определенному светскому коду* (не путать его 
с языком и тем более со стилем!). Если раньше «работал» религиоз-
ный код свой ↔ чужой, то отныне заявил о себе код респектабельной 
«европейскости», до сих пор не потерявший магнетизма и у нас – на 
том же примере П. Кончаловского со товарищи по Бубновому вале-
ту. Хотя здесь есть нюансы… Тем не менее именно названный код 
позволяет подстроиться к европейской культуре представителям тех 
народов, у которых нет, например, развитого изобразительного ис-
кусства. И, напротив, именно русский код, вопреки повальному гал-
лофильству дворян, в XIX веке создал силами дворянства же вели-
кую русскую литературу. Любой роман, повесть, любой рассказ, 
сказка, народная песня, городской романс того времени несут в себе 
русскость, причем авторы их наверняка и не задумывались ни о ка-
кой русскости – она естественно пребывала в людях, как их родная 
речь. В ХХ столетии иная картина. Англосаксонская массовая куль-
тура пленила не только русских. Большой урон она нанесла и наро-
дам Европы. Всех покорила молчаливо, взрастив адептов. И евро-
пейцы, и мы согласились со своим поражением (утрачены серьез-
ные позиции) и согласились включить поп-культуру в европейский 
код. Почва готовилась не одно десятилетие. Тем не менее, говоря в 
несколько позитивистском ключе, русский код и на сей раз не дает 
антисистеме окончательно закрыть «русский вопрос». Война про-
должается… Попасть в котел пресловутого мультикультурализма не 
устраивает многих в мире. 



246 
________________________________________________________________ 

Код «европейскости» же заметен даже и уже на примерах ре-
лигиозной живописи итальянского Ренессанса и Северного Возрож-
дения: мало того что обе эпохи едины в духе, но сами композиции 
картин начинают отвечать означенным кодам и строятся по одним и 
тем же законам: это широкий первый план и дальний – вертикаль-
ный узкий; или при вертикальном (узком) первом плане дальний – 
тянется широкой «лентой» по горизонтали. 

Расцвет унификации культурных кодов и гипертрофированное 
увлечение формой достигли в модернизме, объявившим и форму 
содержанием. Чему, собственно, содействуют сами коды. Сосредо-
точенность на эйдосе вещи таких художников, как Пикассо, Леже, 
Матисс, Модильяни и пр. привлекает (особенно молодежь) с маги-
ческой силой. Ибо привлекает заманчивая обертка (форма). А коды, 
несмотря на постоянно декларируемый индивидуализм художника, 
остаются доступными. Они впитываются чуть ли ни с освоением 
осмысленной речи, не являясь языком искусства, но принципиально 
и не отделяясь от него. Что мы заметили на указанных законах ком-
позиции. 

И всё это в любом случае сначала происходит, разумеется, в 
мозге человека. 

Коды способны эволюционировать. Но могут умышленно пе-
ределываться и создаваться новые. Если в период модернизма, при 
всем его «нигилизме», это были в основном коды еще культуры (в ее 
классическом понимании), то с приходом постмодернизма – и осо-
бенно с началом агрессивного внедрения глобалистами нравствен-
ных норм ЛГБТ и прочей толерантной прелести – коды умышленно 
«перебиваются» и из «европеизированных» гарантированно пре-
вращаются в космополитские антикультурные продукты. Итальян-
ский певец Дж. Моранди еще в начале 70-х годов ХХ века на совет-
ском телевидении открыто пропагандировал единую общечеловече-
скую культуру. Глобализм давно отменил народы в пользу безрод-
ного населения, причем желательно как можно меньшего по чис-
ленности. Для чего потребовались и коды иные. 

В данном случае надо уже говорить о кодах социума, но этого 
вопроса мы коснемся в других главах нашей книги. 



247 
________________________________________________________________ 

Миф и принцип формообразования 

дин из членов выше упомянутой московской семьи метко 
заметил насчет мотивации любителей поживиться за счет чужих 
сюжетов: «Как тут не поддаться соблазну сделать то же, но лучше». 
Следует подчеркнуть здесь ключевое слово «соблазн». По сути дела, 
данная мысль несколько напоминает приведенное выше высказыва-
ние искусствоведа: «Художники, находясь под сильным обаянием 
увиденного, пожелали в меру своих творческих способностей и вку-
совых предпочтений воспроизвести ЭТО у себя». К сожалению, 
здесь ничего не сказано о соблазне. А это очень важно. 

Для Пушкина было бы именно соблазном, позволь он себе 
написать нечто параллельное Гоголю. Всех этих оммажей, компиля-
ций, ремиксов и пр. искусственных «котурнов» для оправдания за-
имствований тогда еще не придумали. Да и вряд ли ими воспользо-
вался бы Александр Сергеевич. Он летал выше. 

Однако и на Западе с его фетишем «авторских прав» происхо-
дила эволюция – как раз в пользу «несходных сходств». Иначе Ру-
бенса, Энгра, Пикассо и др. действительно обвинили бы в плагиате, 
пусть и частичном. Чего до сих пор никто не сделал. На то и приду-
маны эти самые «несходные сходства». 

Тем более наряду с увлечением Европы античной культурой в 
известные века, проявился неподдельный интерес и к греческим 
мифам, которые европейцы стали адаптировать для своих эстетиче-
ских нужд. 

Как стал пониматься миф* сам по себе? 
Как коллективная форма мировоззрения, дающая целостное 

представление о мире. Миф выражает истину в форме образов. 
Рождается мифотворчество, ибо мир не стоит на месте и требует но-
вых философских дефиниций, но укорененных в наследии прошло-
го. Миф воспринимается не просто занятной «сказкой», а начинает 
выступать регулятором отношений в обществе. Миф единит обще-
ство. Бытие в мифе сплавлено в конкретно-образное целое; для него 
характерно совпадение связей, отношений элементов образа, нераз-
личимость вещей и их отношений. Важна целостность. Ибо целое 



248 
________________________________________________________________ 

не составлено из частей и частностей; в нем они только различаются, 
а с другой стороны в каждой части узнается целое. Говоря о Поли-
феме, понятно же, что имеется в виду миф об Одиссее. Мы уже зна-
ем: у Платона целое имеет более высокий статус, чем его составля-
ющие. Суть мифа в передаче всеобщих представлений о мире, месте 
человека в нём, о происхождении всего сущего, о богах и героях. В 
противном случае, не состоится предание (пере-дание) от поколе-
ния к поколению. Оно не усвоится в распыленном состоянии. Отсю-
да миф некритичен. Он не предполагает переосмысления собствен-
ного содержания, попытки его обоснования или опровержения. Се-
годня он может быть спроецирован на модель реальной жизни, осо-
бенно в искусстве, и тогда получается новая модель, условная по 
природе, но уже не жизни, а искусства, ставшая реальностью как 
самоочевидность. Миф – онтологическая данность, невозможная без 
человека. «Миф – необходимейшая – прямо нужно сказать, транс-
цендентально-необходимая – категория мысли и жизни; и в нем нет 
ровно ничего случайного, ненужного, произвольного, выдуманного 
или фантастического. Это – подлинная и максимально конкретная 
реальность»1. Впрочем, необязательно идеальная. Мифы широко 
присутствуют в искусстве, но нет «искусства мифа». Если миф –
реальность (а это так), то и реальность может быть мифом (и это 
тоже так). 

Все обозначенные конструкты проникли в историю искусства и 
заняли там свое место. Разве сегодня Джоконда Леонардо да Винчи 
не миф? Конечно, миф. Но не в смысле опять-таки «сказок», а в от-
ношении совпадения связей, неразличимости вещей и их отноше-
ний. В силу унификации кодов, о которых мы говорили, Джоконда 
является ныне чуть ли не «брендом» Ренессанса. Ту же роль играет 
для нас Слово о полку Игореве, ставшее полноценным национальным 
русским мифом, к сожалению, до сих пор крайне скудно имеющим 
место в современной отечественной культуре, очевидно, из-за ее пе-
регруженности «импортом». 

В миф превратились полотна Тициана с Венерой, Менины Ве-
ласкеса, автопортрет Рембрандта с Саскией и т.д. Содержание озна-

1 Лосев А.Ф. Диалектика мифа. М., 2001. С. 37.



249 
________________________________________________________________ 

ченных произведений в данном случае не отвергалось, как и в мифе, 
но переосмыслялось с точки зрения формы. Срабатывала Западная 
индивидуалистская установка «Это написал Рембрандт, а Я напишу 
иначе» (вариант Курбе: «Не так, а этак»). Вместо Рембрандта легко 
подставлялось имя любого другого знаменитого мастера. Какие уж 
тут «списки»… Это фактически спекуляция. Но не плагиат. 

Похожее явление, разумеется, захватило и наших «европей-
цев» – П. Кончаловского, И. Тургенева и даже самого А. Пушкина. 

Тургенев создает Степного короля Лира в параллель Королю Лира 
Шекспира, уже и в названии не скрывая своего «заимствования», 
ибо сюжет Шекспира, равно и само произведение, успели стать сво-
его рода мифом; а если и не стали, то заслуживали того, чтобы стать 
им. Они подлежали все той же унификации кодов. Вот писатель и 
создает «новый миф», без всяких угрызений совести, следуя озна-
ченным кодам, которые переросли «моду», став фактически общим 
местом (нечто подобное можно наблюдать в истории метафоры: нос 
корабля, горлышко бутылки, ножка стула и пр., т.е. бывшие «затер-
тые» символы, перешли в устойчивые метафоры, причем их 
настолько много, что мы почти перестаем воспринимать слово как 
художественный троп). 

Примерно такое же мифотворчество заметно у Пушкина в 
Сказке о мёртвой царевне и о семи богатырях: ср. со сказкой братьев 
Гримм Белоснежка и семь гномов, опубликованной в 1812 г., когда 
наш гений начинал писать первые стихи. Россия того времени про-
должала добровольно подключаться к общеевропейским культур-
ным кодам. Немалую роль в этом играло масонское движение. 
Агенты глобализма появились отнюдь не сегодня. Но начало про-
цессу положил Петр Первый. Именно он является инициатором 
первой радикальной перекодировки русской культуры. 

Со сказками, возможно, пример не совсем корректный как раз 
в силу уже знакомых «бродячих сюжетов». Тем не менее пример до-
пустимый, поскольку мы имеем дело с конкретными авторами; это 
не народное творчество. А вот собственные сюжеты Александра Сер-
геевича (Ревизор и Мертвые души) никак поэтом не могли быть ми-
фологизированы. Это мы сейчас можем их мифологизировать, а 



250 
________________________________________________________________ 

Пушкин не мог. Потому и произнес упомянутую фразу в адрес Го-
голя. 

Говоря о мифах, необходимо коснуться и проблемы лже-
мифов. Они создаются как средство борьбы с противником в поли-
тических целях, но особенно в условиях войны, будь она информа-
ционной или реальной на поле боя. Почему используются средства 
именно мифов, а не просто обычной дезинформации (хотя в ход 
идет, конечно, все). Поскольку миф единит общество, то люди ему 
доверяют; чем и объяснимо, что миф некритичен. Он не предпола-
гает переосмысления собственного содержания, попытки его обос-
нования или опровержения. Поэтому лже-миф легко увлекает тол-
пу, и вводит ее в заблуждение до тех пор, пока навязанный архетип 
не вступает в противоречие с национально-религиозным кодом. Сам 
факт успеха того или иного мифа вовсе не свидетельствует о его 
пользе для нации. Лже-миф обнаруживает себя именно несоответ-
ствием архетипу и противоречием упомянутому национально-
религиозному коду. 

Одна история лже-мессий служит наглядным доказательством 
сказанному. Сегодня за пределами нашей страны из тех самозван-
цев, что мне известны, объявилось минимум семеро (Ап. Квиболой, 
Х. Мезарчи, А.Д. Миллер, Д. Шейлер, А. Павлович, О.Р. Ортега-
Эрнандес, Д.Т. Кинканнон), в России – минимум четверо (Виссари-
он, Грабовой, Мазур и даже женщина – Мария Дэви Христос, она 
же Цвигун). Все их усилия давно предсказаны: «Ибо восстанут лже-
христы и лжепророки и дадут знамения и чудеса, чтобы прельстить, 
если возможно, и избранных» (Мк. 13:22). Чудес не припомнить, од-
нако новых лже-мифотворцев расплодилось слишком много. 

Утопии – тоже типичные лже-мифы. Особенность творческого 
мышления утописта – иное понимание связи настоящего и будуще-
го: утопия исходит из того, чего нет, но что должно быть, и только 
исходя из этого смысла будущего объясняет и оценивает настоящее. 

Реакция последовала созданием антиутопий. – Закон равнове-
сия в природе. Цель данного жанра – предупреждение о возможных 
негативных последствиях определённых социальных, политических 
или технологических тенденций. Антиутопии помогают осознать 



251 
________________________________________________________________ 

возможные опасности и риски, связанные с ошибочными или экс-
тремальными формами организации общества. 

Миф, пародия, новые коды 

мифологизацией успешно справилась и современная 
культура: в эту сферу попали Евгений Онегин, Медный всадник, Капи-
танская дочка и т.д. – всё, что уже спародировано из наследия поэта. 
Это верный и парадоксальный признак мифологизации произведе-
ния. Пародия почти столь же стара, как и миф. Потому неудиви-
тельно, что в начале XVII века Сервантес спародировал своим «Дон 
Кихотом» рыцарские романы – и – породил новый миф, став затем 
одним из кодов европейской литературы. Он приобрел свою цен-
ность, затемнив для нас старые коды рыцарских романов, поскольку 
редко кто из наших современников их читал. Следует отметить па-
радокс: миф о Дон Кихоте довольно ощутимо сузил творчество са-
мого писателя. Даже литературоведы (С. Шпаковский и др.) неред-
ко говорят о Сервантесе как об авторе одного романа.1 Миф и паро-
дия издревле идут рядом, подпитывая друг друга. Неслучайно То-
мас Манн, размышляя об испанском гении, рассматривал пародию 
как миф (подражание, ступание в след).2 

Около полувека тому назад возникла дискуссия о художе-
ственности пародии: является ли она искусством?3 Таким образом, 
из средства познания предмета она претендует на место самого 
предмета. Эпоха постмодерна делает все возможным. 

1 «Порой даже хорошо знающие историю литературы люди забывают, что все-
мирно известный писатель создал далеко не одно единственное произведение», – отме-
чает С. Шпаковский (Шпаковский С. Мигель Сервантес: история безрассудного романа 
// https://textlit.de/index.php/2023/09/29/43020). Великому испанцу принадлежит множе-
ство элегий, сонетов, пьес, романов: «Нумансия», «Назидательные новеллы», «Гала-
тея», «Судья по бракоразводным делам» и др. 

2 Манн Т. Путешествие по морю с Дон Кихотом / Пер. с нем. А. Кулишер // 
Манн Т. Собр. соч. в 10 тт. Т. 10 / Под ред. Н. Вильмонта и Б. Сучкова. М., 1961. С. 174. 

3 См.: Новиков В.И. Зачем и кому нужна пародия // Вопросы литературы. М., 
1976. №5. C. 190–213. 



252 
________________________________________________________________ 

Но ведь под классификацию пародии, возможно, и подпадают 
картины с заимствованиями у мифологизированного Рембрандта? 

Разумеется, не всякая современная пародия мифологизирует 
произведение. Чаще оно уже мифологизировано прежде. Готовых 
мифов на всех пародистов не хватит. Некоторые же авторы пародий 
предпочитать мифологизировать себя, а не пародируемую поэзию 
или прозу. Случаи паразитирования на искусстве других художни-
ков стали общим местом в антикультуре постмодернизма. Здесь не 
может быть речи о memoria. Идет просто конституирование суеты 
мира, игра на повышение ее ценности, апробация плагиата в новых 
условиях, меркантильная лже-мифологизация авторами собствен-
ных имен. Пародиии придумано еще одно «красивое» название – 
гипертекстуальность. Исторически естественные культурные коды 
подменяются их симулякрами, ибо сами симулякры есть декон-
струкция традиционных кодов, подтасовка, замена их лжекодами. 
Последние являются тоже пародией, но уже с отрицательным зна-
ком. 

Сегодня всё громче слышны речи не только о кодах той или 
иной культуры, о кодах определенного народа в целом. Подобные 
коды есть и всегда были. Наблюдается новая тенденция: сегодня вся 
жизнь переходит на коды. Начиная с генетического кода – генома 
человека (или ДНК) – и кончая банальным QR-кодом (анг. quick 
response – «быстрый отклик»). Открывается очередная иллюзия: 
обещание пользы для людей оборачивается куда большими опасно-
стями и для отдельной личности, и для всего общества. 

Вот и выходит: однажды «легализованный» плагиат в искус-
стве, а по факту – кража идеи, с наглядной очевидностью трансфор-
мируется в кражу сокровенных данных человека, обращаемых про-
тив него самого. Виновных обычно не находят. 

Плагиат ведь – не просто «умышленное присвоение авторства 
на чужое произведение», о чем сообщают нам словари; это акт зави-
сти неудачника. Если «подражание в своей основе всегда связано с 
недостатком бытия в себе» (М. Васина), то что не хватает плагиато-
ру? Ума? Совести? Чести? Во всяком случае, своим местом в обще-
стве он, скорее всего, недоволен. И потому неудачник. Тем не менее 



253 
________________________________________________________________ 

плагиатор – деятельный неудачник, стремящийся занять лучшее ме-
сто под солнцем. 

Где проходит граница «степени допустимости заимствова-
ний»? Сегодня это крайне трудно и спорно определить. На примере 
же Древней Руси мы видим полное отсутствие данной проблемы, 
несмотря на то, что очень многие анонимные авторы той эпохи без 
всяких кавычек включали в свои книги чужие тексты. Причем и на 
средневековом Западе тоже, но с иной частотностью. Указывает ли 
это на не утраченное до той поры понимание кафоличности хри-
стианского сознания? Ведь мы не встретим ни одного упрека в слу-
чаях тех или иных тогдашних заимствований. 

Что на тип мышления наших предков оказывало свое влия-
ние? Запад? Отчасти да, отчасти – нет. 

Ответ можно найти в словах Апостола: «Некто негде засвиде-
тельствовал» (Евр. 2:6). Когда речь идет о богодухновенных текстах, 
следовательно, сообщенных Святым Духом, то вопрос авторства не 
только откатывается на самое последнее место, но и становится про-
сто неуместным. Уже об этом говорилось. Здесь опять-таки срабаты-
вал «православный код»: древнего писателя в первую очередь инте-
ресовала истина, а не способ ее изложения (вопрос ЧТО, а не КАК). 
Хотя мы знаем гениальных средневековых писателей в нашем отече-
стве, отнюдь не компиляторов, а вполне самобытных: уместно 
назвать, например, создателя уже упоминаемого Слова о полку Игоре-
ве. Что еще раз доказывает не чуждость нашим древним предше-
ственникам концепта КАК. 

Из истории плагиата 

амо существительное «плагиат» (от лат. plagium –
похищение) имеет свое родословие. В Древнем Риме данный термин 
употреблялся при фиксации кражи рабов или чужих детей. Пер-
вым его («плагиат») употребил римский поэт Марциал (I в. от Р.Х.), 
инкриминировав другому поэту присвоение своих стихов. С про-
грессом книгопечатания в XV столетии и с развитием представления 
об авторском праве на Западе обстановка постепенно претерпевает 



254 
________________________________________________________________ 

изменения. В ныне устоявшемся значении понятие «плагиат» при-
меняется в Европе с XVII века. То есть Рубенс (1577–1640 гг.) вполне 
осознавал свое «заимствование» у Тициана, но не смущался, ибо 
пользовался репликацией. Через 44 года после кончины Рубенса 
Я. Томазиус, преподаватель школы св. Николая в Лейпциге, соста-
вил трактат О литературном воровстве (De plagio litterario, 1684  г.), 
где доказывал «право» присваивать себе чужие идеи в области ум-
ственного творчества. Первый симптом интеллектуальной лени и 
Модерна как типа мышления. Шестью годами позже во Всеобщем 
словаре, содержащем все слова французского языка, как старинные, так и 
новые А. Фюретьер (1690 г.) понятие «плагиатор» (plagiaire) сформу-
лировал довольно внятно и категорично: автор, беззастенчиво за-
имствующий себе чужие работы, чтобы присвоить себе их сла-
ву. 

С эпохи романтизма (XVIII–XIX вв.) особенно настойчиво, даже 
пафосно в искусстве заявляет о себе стремление к оригинальности 
автора (чем он оригинальней, тем – талантливей); плагиат отныне 
становится довольно серьезным прегрешением. Неслучайно возни-
кают первые законы об авторском праве, закреплявшие за творцами 
право собственности на их произведения, возбраняющие противо-
законное копирование, тиражирование и распространение. 

Значит, Энгр (1780–1867 гг.) вполне сознавал двусмысленность 
своей рецепции Рембрандта, но, как и Рубенс, не смущался. Поня-
тие о реминисценции давало ему жить спокойно. Действовала все та 
же установка индивидуалиста «Это написал Рембрандт, а Я напишу 
иначе». Самому автору автопортрета с Саскией на коленях вместе с 
картиной в рамках memoria отводилось место мифа. Энгром же 
утверждалось право на дальнейшее мифотворчество. 

Принадлежность к тому или иному мифу постепенно станови-
лась европейским кодом. Чем объяснимо крайне либеральное от-
ношение и к плагиату не только Томазиуса, но значительно позже 
писателя А. Франса. В нашумевшей Апологии плагиата Франс настаи-
вал: «Наши современные писатели вбили себе в голову, что идея 
может быть чьей-нибудь исключительной собственностью. В преж-
нее время никто этого не думал, и на плагиат смотрели не так, как 
смотрят теперь. <…> Тот, кто озабочен только судьбой литературы, 



255 
________________________________________________________________ 

не интересуется подобными распрями. Он знает: ни один здраво-
мыслящий человек не может похвастать, что он думает нечто такое, 
чего другой человек уже не думал до него. Наконец, он знает, что 
мысль ценна лишь по своей форме и что придавать новую форму 
старой мысли – это и есть вся задача искусства и единственное воз-
можное для человечества творчество»1. 

Столь расфокусированной в неоплатонизме, но типичной для 
Запада точкой зрения А. Франс проложил дорогу теоретикам ин-
тертекстуальности, которые считали все новое пересказом давно 
существовавших смыслов. Поэтому «субъективный произвол, гени-
альничанье, личный каприз» постмодернистов ХХ в., «концептуаль-
но» растворявших «чужое слово» в своем авторском высказывании, 
девальвировали настоящую оригинальность, сакральность и непо-
вторимость творческого акта. После чего призвание творить уже 
стало как бы и позволительно переложить с человека на машину. 
Надо ли задавать здесь вопрос о специфике формообразования? 

Напомню, наш поэт М. Волошин оставался человеком тоже 
широких европейских взглядов: «Совершающим плагиат был тот, 
кто грабил без вкуса и без разбора идейные обиталища. Тот же, кто 
брал с выбором только необходимое для своего труда, совершал по-
ступок вполне законный»2. Очевидно, под «выбором» надо пони-
мать весь список «несходных сходств». 

Мы уже знаем, есть и такое формообразование… Но оно очень 
часто нерусское. 

«Выбор», однако, может и подвести. Сколько именно можно 
брать «необходимого для своего труда», чтобы все-таки избежать 
обвинений в плагиате? Оказывается, «абсолютный повтор (более 
70%) расположения всех элементов (композиция) и 3 точных повто-
рения деталей» и есть тот предел, после которого сегодня следует 
наказание по ст. 146 Уголовного кодекса Российской Федерации. А 
что до того – считается поступком вполне законным. «Несходные 
сходства» гарантируют. 

1 Франс А. Апология плагиата: «Безумный» и «Препятствие» // Он же. Собрание 
сочинений. В 8 тт. Т.8. М., 1960. С. 281, 286. 

2 Волошин М. Указ. соч. С. 262. 



256 
________________________________________________________________ 

На Западе именно в XVIII веке симптоматично возникает трак-
тат Л. Дютена, длинно названный Происхождение открытий, припи-
сываемых новым авторам, где доказывается, что наши наиболее знаме-
нитые философы черпали большинство познаний в произведениях древ-
них; и что многие важные истины религии были известны языческим 
мудрецам (1776 г.). Современный русский философ комментирует: 
«Метафизика Нового времени, согласно Дютену, не содержит ника-
ких оригинальных идей по сравнению с произведениями выдаю-
щихся древних философов. (Заявка Модерна на сей раз, как видим, 
еще настойчивей. – В.К.) Встречается на страницах “Происхождения 
открытий” и термин “плагиат”. Хотя он используется в контексте 
размышлений о системе Мальбранша, но аналогичный по содержа-
нию упрек автор делает по адресу всех признанных классиков ново-
европейской мысли»1.  

А раз так, то представители постмодернизма уже автоматиче-
ски получают санкцию на паразитирование, спекулируя культур-
ным наследием прошлого. И это тоже отныне – мультикультурный 
(космополитский) код. 

Как метко сказал в том же XVIII в. П.-А. де Валансьен, работа в 
чужой манере означает бессилие оригинальности.  

Сегодня открывается путь к самому широкому использованию 
в культуре искусственного интеллекта, а, точнее, к замене художника 
машиной. Мы знаем, для этого всё необходимое сделано и нашими 
предшественниками, и нами. Потому никто фактически не возму-
щается. Логично же: если любого художника можно кодифициро-
вать, то его вполне можно и заменить искусственным интеллектом. 
Следует заметить: чем изощренней происходит такая подмена, тем 
быстрее набирает процесс культурной, а шире и духовной деграда-
ции человечества. Уж нейросети-то намного лучше любого творца 
умеют использовать чужие идеи. 

Более того, люди сами им доверили тестирование пока еще 
настоящего творчества на предмет плагиата. А коль допустить, что 
творчество «не содержит никаких оригинальных идей по сравнению 
с произведениями выдающихся древних» мастеров, то где гарантия, 

1 Кротов А.А. Проблема плагиата в философской культуре эпохи Просвещения // 
Вопросы философии. 2016. № 5. С. 164. 



257 
________________________________________________________________ 

что машина не объявит плагиатом, отнюдь им не являющееся? Во-
прос из серии «На всякий случай»… 

Не далек час, когда роботы начнут оценивать и само искусство. 
Оправданием чего, по всей видимости, будет ссылка на «объектив-
ность оценки». 

Если машина заменит художника, а другой машине отведут 
роль ценителя ее деятельности, то вот так и появится на свет арти-
кулированная Риглем и подхваченная Гурджиевым абсурдная фор-
мула творчества: «Объективно об объективном». 

Для кого и чего она будет предназначена? 
О духовности вопрос отпадает автоматически. Значит, столь 

же автоматически возникает вопрос о бездуховности. 
Человеку подобное искусство не только не пригодится – оно 

будет смертельно для него, именно с духовной стороны, разумеется. 
Машина объяснит другой машине свою «духовность», выраженную, 
очевидно, в гигабайтах или терабайтах, а потому лишь бездушной 
технике означенная формула и подойдет. 

Не имеет смысла утверждать, что к человеческой культуре 
продукция машины перестанет иметь отношение. 

Коды и ornamentum, возможно, останутся, но навсегда исчезнут 
мифы, мemoria и decorum (в значении правый, правильный, прилич-
ный). Ей станут не нужны те же «несходные сходства». За отсутстви-
ем совести, даже плагиат перестанет быть стыдом. Машине-хозяину 
не перед кем отчитываться. 

О национальном эйдосе.  
Вместо заключения 

от и подошел наш разговор к концу. 
Не хочется заканчивать на грустной ноте, неизбежно возника-

ющей от груза проблем, которые обсуждались в данной книге. Нет, 
они для того и обсуждались, чтобы решались. Ведь выход всегда 
есть, и по мере сил он предлагался. 



258 
________________________________________________________________ 

Падший, а не духовно просвещенный разум благими намере-
ниями мостит дорогу в ад. Оружием против него святые Отцы счи-
тали дар рассуждения; он и является главной добродетелью христи-
анина. Преп. Антоний Великий учил: именно «рассуждением он 
(человек. – В.К.) расстраивает и уничтожает все направленные про-
тив него козни врага, верно различая, что хорошо и что худо». И, 
напротив, «необразованные и простецы смешным делом считают 
науки и не хотят слушать их, потому что ими обличается их невеже-
ство, и они хотят, чтобы все были подобны им»1. 

Общеизвестный факт: наряду с негативными сторонами жиз-
ни, всегда существуют и позитивные. Они тоже научают. Вот о них и 
имеет смысл сейчас поразмыслить. 

Что самое характерное было свойственно мировидению наших 
предков, начиная от принятия христианства? 

Реализм, при всем разнообразии понимания этого термина. 
В иконописи это был Евангельский исторический реализм.2 В 

миру – лубок, всегда «заточенный» на злободневное. С Петровских 
времен легитимно свил себе гнездо в России реализм западноевро-
пейского толка с самыми разными градациями. Потом был акаде-
мизм, романтизм, критический реализм, демократический реа-
лизм… Дело закончилось «социалистическим реализмом», в кото-
ром нашли себе место и идеологический псевдо-романтизм, и «рус-
ский импрессионизм», и камерный бытовизм, и «суровый реализм». 
Но все это существовало под «крышей» именно реализма. 

Почему в России, несмотря на разные эпохи и революционную 
смену идеологий, сложились для него (реализма) столь благоприят-
ные условия? 

1 Антоний Великий, преп. Наставления о доброй нравственности и святой жизни, 
в 170-ти главах // Добротолюбие. В 5 тт. Т. 1. М., 1905. С. 65.  

2 Л. Успенский отмечал: «…не видя святости, мы не можем ее и изобразить ни 
словом, ни образом, ни каким-либо иным человеческим средством. В иконе на нее 
можно лишь указать символически, при помощи соответствующих форм, красок и ли-
ний, установленным Церковью художественным языком, сочетающимся со строгим 
историческим реализмом» (Успенский Л.А. Богословие иконы Православной Церкви. 
Париж, 1989. С. 138). 



259 
________________________________________________________________ 

Наверное, оттого, что «реализм все время развивает новые сти-
листические принципы; это саморазвивающееся направление в ис-
кусстве»1, – как заметил акад. Д. Лихачев. 

Но сам же он в последний период своей жизни подверг уни-
чижительной критике «социалистический реализм», преувеличенно 
скончавшийся к середине 90 гг. прошлого столетия: «…создание 
“стиля” “социалистического реализма” совершенно необычно и ни 
к какому особому стилю не привело. Был создан миф, необходимый 
в политических целях, поставивший искусство в рамки политики. 
Стиль “социалистического реализма” – это стиль работы офици-
альной цензуры, и только»2. 

Данное высказывание старого академика, сходящего в могилу, 
кого-то может возмутить. В опровержение будут названы громкие 
имена художников и писателей, будут перечислены их действитель-
но талантливые произведения. Тем не менее следует разобраться в 
сути самого вопроса. Каким было искусство накануне Октябрьского 
переворота? Вот какую картину написал уже известный нам 
Е. Климов: «Русская живопись к 1917 году не представляла собой че-
го-то единого и цельного. Это был скорее поток разнообразных те-
чений, где можно было видеть работы престарелых мастеров, где 
выставлялись художники в расцвете сил, где бурлила молодежь, по-
казывая экстравагантные вещи. Суриков, Серов, Левитан и Врубель 
умерли до 1917 г. Но еще жили и в преклонном возрасте и работали 
такие мастера как Репин, Поленов, Нестеров, Коровин, Архипов, два 
брата Васнецовых, Грабарь, Юон и др. Особенно деятельной была 
группа художников “Мир искусства” во главе с А. Бенуа, Сомовым, 
Добужинским, Билибиным, Лансере, Кардовским, Кустодиевым и 
мн.др. Жаждующая новизны молодежь открывала выставки под 
названием “Бубновый Валет”, “Трамвай №13”, “Ослиный хвост”. 
Были в России последователи Сезанна, Гогена, Матисса, Пикассо; 

1 Лихачев Д.С. Развитие русской литературы Х–ХVII веков. Л., 1973. С. 182. 
(Одно вызывает возражение. Все «саморазвивающиеся системы» подвержены энтро-
пии. А поскольку художник-христианин работает в синергии с Богом, то от Бога и при-
ходят энергии, подпитывающие искусство. И тогда вопрос о «саморазвитии» системы 
оказывается сомнительным.– В.К.) 

2 Лихачев Д.С. Очерки по философии художественного творчества. СПб., 1996. 
С. 23. 



260 
________________________________________________________________ 

были свои отечественные абстрактные живописцы», – свидетель-
ствовал Климов. И поведал об особенностях развития дореволюци-
онного искусства: «Все это сливалось в общий поток, где отсеивалось 
ценное, а случайное постепенно забывалось. Бывали страстные ста-
тьи в печати, художественные журналы ожидались с нетерпением. 
Все сказанное говорит не о застое художественной жизни в дорево-
люционный период, а о свободном росте, где одно умирало, а другое 
вырастало, и само в свою очередь сменялось молодыми поколения-
ми. Это был естественный и нормальный путь развития. Никто ни-
кому не приказывал и не требовал обязательного для художников 
взгляда на вещи»1. 

Все меняется в нач. 30-х гг. с созданием Союза художников 
СССР. 

И что же мы видим? 
Разрабатываются хрестоматийные пять программных положе-

ний социалистического реализма как художественного метода (в 
дальнейшем знание их проверялось на экзамене в любом институте 
гуманитарного образования): 

1) Идеологичность. Искусство должно быть проникнуто иде-
ями марксизма-ленинизма, отражать цели и задачи партии, воспи-
тывать трудящихся в духе социализма и коммунизма. 

2) Партийность. Художник должен быть активным участни-
ком строительства нового общества, верно служить интересам рабо-
чего класса и партии. 

3) Народность. Искусство должно быть доступным и понят-
ным широким массам, отражать их интересы, чаяния и повседнев-
ную жизнь. 

4) Типизация. Произведения должны показывать типичные
образы людей и ситуации в их революционном развитии, демон-
стрировать героизм и борьбу за светлое будущее. 

5) Конкретность. В изображении действительности нужно
показать процесс исторического развития, который должен соответ-
ствовать доктрине исторического материализма (материя первична, 
сознание вторично). 

1 Климов Евгений. О современной советской живописи и о социалистическом реализме //
https://www.russkije.lv/ru/pub/read/klimov-socrealizm/. 



261 
________________________________________________________________ 

Нечто знакомое по своему духу нам уже встречалось. Даже ко-
личество пунктов и содержание некоторых положений совпадают. 
Только здесь перечисленные требования категоричны как никогда и 
нигде. То есть тоталитарный сектантский дух превалирует над всем 
остальным и не терпит никаких возражений. Создание в 30-е гг. 
ХХ века творческих Союзов явилось созданием просто единой 
большой секты – для более удобного управления «творческими си-
лами». Стоит обратить внимание на слова В. Ленина, написанные 
примерно 10-ю годами раньше: «Литература должна стать пар-
тийной... Долой литераторов беспартийных. Долой литераторов 
сверхчеловеков! Литературное дело должно стать частью обще-
пролетарского дела, винтиками и колесиками одного единого вели-
кого социал-демократического механизма, приводимого в движение 
всем сознательным авангардом всего рабочего класса»1. Вот истин-
ный автор, создавший из людей систему с «винтиками и колесиками 
одного механизма». 

Что сказал бы революционный демократ Н. Чернышевский, 
призывавший, как мы уже знаем: «Если человек, в котором умствен-
ная деятельность сильно возбуждена вопросами, порождаемыми 
наблюдением жизни, одарен художническим талантом, то в его 
произведениях, сознательно или бессознательно, выразится стрем-
ление произнести живой приговор о явлениях, интересующих 
его»2. И какой приговор он вынес бы создателям социалистического 
реализма? Все просто: право выносить приговоры получила теперь 
только власть в лице своих идеологов. 

Ничего нет плохого в том, что реализм социалистический, а 
беда в том, что он тоталитарный и принуждает изображать не ре-
альную картину жизни, а идеальную видимость реальности, выдер-
жанную в идеологическом ключе, угодном власти. 

Здесь без всяких условностей становится ясно: это и есть 1-й 
пункт положения соцреализма – идеологичность искусства. Его 
выполнение дозволяет художнику на законных основаниях зани-

1 Ленин В.И. Партийная организация и партийная литература // Он же. Полн. 
собр. соч. 5 изд. Т. 12. С. 99–105. Выделение жирным курсивом мое. – В.К. 

2 Чернышевский Н.Г. Указ. соч. С. 166. (Выделение жирным шрифтом мое. – 
В.К.) 



262 
________________________________________________________________ 

маться своим ремеслом. Если «литературное дело должно стать ча-
стью общепролетарского дела», то по всем признакам это будет чи-
сто вульгарно-социологический подход, ибо именно вульгарная со-
циология: 

1) трактовала искусство как выражение классовых интересов;
2) считала его лишь «выражением» идеологии, мировоззрени-

ем того или иного класса; 
3) сводила анализ художественного произведения к «объясне-

нию» тех или иных формальных его особенностей из особенностей 
классовой «психоидеологии»; 

4) если «литературное дело есть винтики и колесики одного
единого великого социал-демократического механизма, приводимо-
го в движение всем сознательным авангардом всего рабочего клас-
са», то откуда взяться активной роли сознания в развитии общества? 
Сознание и механизм с винтиками и колесиками не могут срастись в 
одно органическое целое, называемое искусством. Это будет про-
дукция*. Вот и выходит: по слову М. Лифшица, главного ниспровер-
гателя вульгарного социологизма, такой подход как раз есть «бур-
жуазное извращение марксизма»1. 

2-му пункту положений – партийности – вообще не требуют-
ся никакие условные ширмы: в нем говорится напрямую о ликвида-
ции всякой теплохладности при исполнении 1-го пункта. Идея «со-
циального заказа», стимулирующего верность партии, становится 
частью соцреализма. Вынужден повторить: мир должен быть пред-
ставлен в искусстве не таким, как есть, со всеми существующими 
противоречиями, а таким, как надо правящей партии. Поэтому 
проблемы бытия исчерпывались темой полотна Ф. Решетникова 
Опять двойка. 

3-й пункт – народность понималась не в качестве корневой
связи художника с народом и его культурой, а лишь как понятность 
и доступность произведения для рядового зрителя. Однако «душа 
обязана трудиться», чтобы возрастать и становиться богаче. Одна из 
функций искусства в том и состоит – предоставить возможность для 
творческого роста души. А если она ленится, то быстро скатывается 

1 См.: Лифшиц М.А. Вульгарная социология // Он же. Собрание сочинений. Т. 2. 
М., 1986. С. 233–244. 



263 
________________________________________________________________ 

к инстинктам. Чем в данном случае такая народность отличалась бы 
от заурядной примитивности? О том думать и задавать подобные 
вопросы не полагалось. Гюнтер замечает: «В тоталитарной культуре 
народ – глобальное дополнение к власти, которое воплощается в 
“вожде”. Эти общества не случайно моделируют себя в виде пира-
миды, основание которой — народ, а вершина — вождь»1. При та-
кой модели понятно же какой должна быть народность в социали-
стическом реализме. 

4-й пункт – типизация – в эстетике мыслится воплощением
общего в единичное, но что такое типичные образы? Коль «реализм 
предполагает, помимо правдивости деталей, правдивое воспроиз-
ведение типичных характеров в типичных обстоятельствах»2, то не 
будет ли здесь тавтологии? У В. Шукшина типичный герой уголов-
ник Егор Прокудин пребывал в типичных обстоятельствах, когда си-
дел на зоне и пел в хоре, но с выходом из лагеря на свободу он попал 
в нетипичные для него обстоятельства, на чем и построен фильм 
«Калина красная». Но ведь произведение – вполне доступное и по-
нятное широким массам. Вписывалось ли оно в социалистический 
реализм? Не потому ли с большой опаской был воспринят фильм 
партийным чиновничеством? 

5-й пункт – конкретность – противоречив сам в себе. При
первичности материи и вторичности сознания, какой может быть 
процесс развития? Ведь только сознание и может развивать жизнь, а 
не бессознательная материя. «Материализм во всех его формах и 
видоизменениях отучает людей от духовного созерцания» 
(И.А. Ильин). А без опыта созерцания невозможно духовное позна-
ние жизни. Кроме абсурда, ничего больше не выходит. 

Как видим, у Лихачева было основание заявить: «Стиль “соци-
алистического реализма” – это стиль работы официальной цензуры, 
и только». 

Я с удовольствием заменил бы слово «цензура» на более спра-
ведливое «номенклатура». 

1 Сб.: Соцреалистический канон. СПб., 2000. С. 12. 
2 Энгельс Ф.: письмо М. Гаркнесс,1888 // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. В 50 

тт. Т. 37. 2 изд. М., 1965. С. 35. 



264 
________________________________________________________________ 

Причем надо добавить: «это совершенно скверный, бездарный 
и неэффективный стиль». Хуже – только постмодернизм. 

Со мной многие не согласятся, поскольку на официальных вы-
ставках Союза художников России мнимо скончавшийся соцреа-
лизм продолжает свое шествие. Однако это ничего не доказывает. 
Вредные привычки живучи. 

Хочу специально подчеркнуть: речь идет не о реализме вооб-
ще, а о его донельзя заидеологизированной версии – соцреализме. 
Да, были отдельные творческие достижения (они всегда есть в 
стране с развитой культурой, независимо от политических режи-
мов), но приписывать тоталитаризму роль заботливого культуртре-
гера, как это делают некоторые искусствоведы, по меньшей мере, 
наивно. Руководствуясь подобной логикой, мы должны быть благо-
дарны Иуде и Синедриону за их вклад в праздник Пасхи Христовой. 

Настаиваю: у русского зрителя всегда оставалась тяга к реа-
лизму, каковой присущ мировидению нашего народа. Причем 
только искусства ему оказалось недостаточно. На протяжении исто-
рии соборно сформировалось значительно большее – русский эйдос 
(греч. εἶδος — вид, облик, образ) – именно в исконном значении этого 
греческого слова. Почему я беру именно его, а не русское слово «об-
лик»? Во-первых, термин эйдос в философии более емкий, нежели 
облик, и, значит, более универсальный; во-вторых, применение эй-
доса подчеркивает не националистический характер дискуссии, а 
научный. 

Сегодня эйдос часто путают с другим греческим термином 
этос (греч. ἦθος – нрав, характер, душевный склад) – емкое понятие с 
вариативной семантикой. И если у древних греков оно имело широ-
кий спектр значений: привычка, обычай, душевный склад, характер че-
ловека, т.е. все отличное от природы человека, то в Новейшее время, 
по определению видного польского философа М. Оссовской, «этос – 
это стиль жизни какой-то общественной группы, общая (как пола-
гают некоторые авторы) ориентация какой-то культуры, принятая в 
ней иерархия ценностей, которая либо выражена explicite [лат. в яв-
ном виде], либо может быть выведена из поведения людей»1. 

1 Оссовская М. Рыцарь и буржуа. М., 1987. С. 26. 



265 
________________________________________________________________ 

Жизни свойственно с течением времени изменяться, потому 
изменялись и русский этос и русский эйдос. Изменялись, но не ис-
чезали. 

В 60-е гг. ХХ века с появлением домов-«хрущевок» городское 
население массово расселялось из коммуналок, а сельское население 
(особенно молодое поколение) столь же массово потянулось в горо-
да. «В 1962 году в целом по СССР доля городского населения превы-
сила 50%, а в Российской Федерации это произошло на три года 
раньше»1, – сообщает социолог. Этос претерпевал заметные транс-
формации в сторону индивидуализма. 

Петров-Водкин К. На Волге. 1915 г. ГТГ. 

Именно в эти годы (1966) состоялось «второе открытие» твор-
чества К. Петрова-Водкина. Поэт К. Симонов и директор Русского 
музея В. Пушкарёв организовали выставку работ художника. К оте-
чественному зрителю вернулись не картины – вернулось достояние 
культуры. Событие имело огромное значение в художественной 

1 Миронов Б.Н. Город из деревни: четыреста лет российской урбанизации // Оте-
чественные записки: журнал. М., 2012. №3(48). С. 259–276. 



266 
________________________________________________________________ 

жизни того времени. Для творческой молодежи оно явилось эстети-
ческим откровением и было воспринято как разрешение на уход от 
натурализма. Начинался поиск новых стилей и подходов к компо-
зиции. 

Вместе с внешним эффектом новизны среди стилистического 
однообразия Петров-Водкин напомнил нам о русском эйдосе, но не 
об изрядно подпорченном сталинским социалистическим реализ-
мом, а об исконном, именно русском. 

Стало понятно, что изменения получали официальный статус. 
Многое еще оставалось ретроградским, но появилось осознание: 
нельзя остановить время, ибо остановится сама жизнь. «Суровый 
реализм», народившийся в 60-е гг., явился отображением этой мыс-
ли и свежей струей в изобразительном искусстве России. 

1966 год становится особенно примечательным: А. Тарковский 
завершает работу над фильмом «Андрей Рублев»; В. Попков пока-
зывает картины «Вдовы» и «Двое», а В. Иванов – триптих «Рязанские 
луга»; благодаря опять-таки К. Симонову, происходит первая пуб-
ликация романа М. Булгакова «Мастер и Маргарита» в журнале 
«Москва». 

Я специально привел лишь те события, которые можно отне-
сти к вопросу о русском эйдосе. За полноту и объективность пано-
рамы не ручаюсь. 

И дело здесь вовсе не в стилях произведений, не в тех или иных 
художественных направлениях или приемах. Не в политических 
концептах, которые иногда ошибочно пристегивают к данному по-
нятию. Дело во внешнем облике нации, сквозь который светится ее 
дух и ее логос. Глядя на фотографии людей дореволюционного 
прошлого, мы восторгаемся содержательностью этих лиц, даже в 
состояниях усталости, озабоченности и замотанности. Нечто неуло-
вимое, но притягательное, вечно родное, но все реже встречаемое се-
годня – пленяет нас. 

В чем причина? В эйдосе. 
Люди являлись носителями действительно национальной 

культуры, начинавшейся с быта и увенчанной православной духов-
ностью. О потере чего и печаловался Л. Успенский. Необъяснимо и 
таинственно все это русское содержание отпечатывалось на лицах, 



267 
________________________________________________________________ 

т.е. обретало форму. Да и само слово «об-лик» говорит не просто о 
лике (лики светятся во святых), а о лике с приставкой «об». Что это 
значит? По большому академическому словарю русского языка 
(БАС), приставки «о», «об» в словах употребляются в 2-х годящихся 
нам случаях: 1) при распространении действия по поверхности 
предмета, вокруг или по краям его; 2) при активной направленности 
действия на предмет, или на производство какого-либо действия в 
отношении предмета.1 Оба варианта подходят для слова «облик». В 
первом случае это будет воздействие на «лик» извне, во втором – из-
нутри. В первом случае, это будет влияние среды, в которой живет 
человека, непосредственно на самого человека, на его лицо, образ, 
внешность, во втором – внутренняя работа над собой, когда человек 
достигает благодатного состояния, выраженного на лице. Тот же 
словарь во 2-м значении термина «облик» разъясняет: «То, что со-
ставляет индивидуальность, внутреннее содержание кого-либо; ду-
шевный склад, характер»2. Все это и в русском варианте раскрывает 
понятие эйдос. Что вполне применимо к целому народу. Каждая 
национальность имеет свои отличительные черты от других нацио-
нальностей, причем не только внешностью людей ее составляющих, 
но и характером, душевным складом, имеющейся духовностью, а, 
значит, и нравственными ценностями. 

Чтобы утратить национальный эйдос, много не надо. Или, 
наоборот, надо слишком много? Ведь ради утраты необходимо от-
речься от веры и забыть свою культуру. Предательство всегда лиша-
ет связи, будь то одной личности со своим родом или даже несколь-
ких поколений (по Моисею, 4-х) с исторически удаленными поколе-
ниями. 

Начинается распад-в-себе народа. А потом, возможно, и ис-
чезновение последнего. Нет ли здесь преувеличения, так ли важна 
данная проблема? Ведь не потерян же человеческий облик, все 
остаются европеоидами, да и русские продолжают свою историю. В 
чем опасность? В недалекости мышления. Народ уже вымирает. Ибо 
с потерей национального эйдоса он теряет национальное достоин-

1 Словарь современного русского литературного языка (БАС). В 17 тт. Т. 8. М., 
1959. Ст. 8. 

2 Там же. Ст. 212. 



268 
________________________________________________________________ 

ство и с ним онтологические коды, данные свыше, о которых мы 
размышляли выше. Вектор «изнутри – вовне» утрачивает свою чет-
кость, а человек – идентичность. Ему кажется, что ничего нет внеш-
него, чтобы рано или поздно оно ни стало внутренним. И ничего нет 
внутреннего, чтобы оно со временем ни обрело формы внешнего. 
Этакая векторная неразборчивость, приводящая к неразборчивости 
формообразования. 

Так рождается оторванный от корней «A civis mundi» – гражда-
нин мира. Достоинство какого народа он представляет и отстаивает? 
Никакого. 

А с потерей достоинства народ теряет место в истории. И вы-
мирание – тому подтверждение. Еще вчера следовало изо всех сил 
звонить в колокола. Речь идет о существовании нации под натиском 
чужеродных эйдосов. Что уже становится самой очевидностью. 

Но самое страшное – вопрос о русском эйдосе на дискуссион-
ных площадках до сих пор не только не обсуждался, но даже не 
упоминался в его исконном значении применительно к России. Ни-
кто и задумываться не хочет. 

В те же постылые для «новых патриотов» 60-е гг. (1961) тихо 
ушел из этого мира Е. Честняков, 86-ти лет от роду, самобытный ху-
дожник и писатель, совершенно забытый носитель этого самого 
русского эйдоса, гонимый большевистской властью. Его имя так бы 
и кануло в небытие, но произошло чудо: научная экспедиция Ко-
стромского музея изобразительных искусств в 1968 г. случайно об-
наружила картины художника, бывшие уже в очень плохом состоя-
нии. Потом последовали еще две экспедиции того же музея под ру-
ководством его директора В. Игнатьева – и миру открылось художе-
ственное наследие мирового класса. 

Тем и ценно одно из достоинств искусства, что оно являет об-
лик народа, которому посвящено. 



269 
________________________________________________________________ 

Честняков Е. Тетеревиный король. Перв. четв. ХХ в. 
Костромской государственный историко-архитектурный и художествен-

ный музей-заповедник. 

Могут быть, разумеется, и ложные явления, модные подделки, 
спекулирующие на «популярной» форме или на «нужном» содер-
жании. Но не о них сейчас хочется говорить. Настрой был на пози-
тив. 

Речь пойдет об уже упомянутом художнике В. Попкове (1932–
1974), еще об одном талантливом выразителе русского эйдоса. 
Наиболее точно позицию художника охарактеризовала 
О. Яблонская: «Топографически Виктор Попков вместе со сверстни-
ками и единомышленниками располагался на территории “левого 
МОСХа”, искусство которого в отсеках более радикальных считалось 
очередным изводом соцреализма, чем-то вроде соцреализма с чело-
веческим лицом. А в кругах официальных и консервативных – 



270 
________________________________________________________________ 

напротив, клеймилось как формализм и чуть ли не абстракцио-
низм»1. 

Попков принадлежал к редкому типу мастеров, которые, вы-
брав «царский путь», не принадлежали к эстетическим сектам. Жи-
вописец работал в одиночку и на всю глубину пространства, остав-
ленного для творчества господствующей идеологией. Художнику в 
целом его хватало, чтобы высказаться о мире и обозначить свое ме-
сто в нем. Что не означает идиллических отношений с партномен-
клатурой. 

Попков В. Хороший человек была бабка Анисья. 1971–1973 г. ГТГ. 

Социалистический реализм в середине 1960-х гг. свел эстетиче-
ские требования к одной формулировке: «Национальное по форме, 

1 Яблонская О. Виктор Попков. Художник и время // http://www.v-popkov.com/ru 
/about/ 



271 
________________________________________________________________ 

социалистическое по содержанию»1, хоть эта амбивалентная Ста-
линская формула залежалась еще с 1925 г., c редким, весьма вариа-
тивным употреблением.2 И несмотря на преодоление «культа лич-
ности», данная формула без упоминания ее автора получила широ-
кое распространение в 60-е гг. 

Тем не менее «русское по форме» творчество с ленинской кате-
горичностью отвергалось или, в лучшем случае, сильно тормози-
лось. Это касалось вообще всей культуры, но особенно – литературы 
и изобразительного искусства. Не случайно же Сталин выступал не 
перед русской аудиторией, а перед студентами Коммунистического 
университета трудящихся Востока (КУТВ). 

Для русских существовала своя специфика. Допуск несколько 
больших возможностей отводился московским художникам; чуть 
меньше позволялось членам Зональных Выставкомов; еще меньше – 
членам Правлений местных организаций Союза художников СССР; 
рядовым члена СХ оставалась «грядка» производственных тем, спор-
та, досуга, но в жестких рамках требований соцреализма к форме. 
Напомню, речь идет о 60-х гг. ХХ века. Достижения были, разумеет-
ся, но, как правило, вопреки обстоятельствам, а не благодаря им. 

1 Сталин И.В. О политических задачах университета народов Востока: Речь на 
собрании студентов КУТВ. 18 мая 1925 г. // Он же. Сочинения. Т. 7. М., 1952. С. 137–
138. 

2 С. Абашин замечает: «В этой речи есть два обстоятельства, которые мне пред-
ставляются важными. Первое касается манеры говорения. При всей лаконичности и 
стройности схемы, которую задействовал Сталин, смысл сказанного был нарочито фи-
лософско-туманным. Выбранные категории “форма” и “содержание” позволяли то под-
черкивать важность и самостоятельность “национальной формы” наравне с “социали-
стическим содержанием”, то, напротив, указывать на вторичность и зависимость “фор-
мы” от “содержания”. Как пишет американский историк Терри Мартин, “эта неопреде-
ленность была намеренной” (Мартин Т. Империя «положительной деятельности». 
Нации и национализм в СССР, 1923–1939. М., 2011. С. 24. В оригинале название книги 
звучит как The Affirmative Action Empire: Nations and Nationalism in the Soviet Union, 
1923–1939. В русскоязычной литературе распространен калькирующий перевод поня-
тия affirmative action как “аффирмативное действие” или даже “положительная дея-
тельность”; вместе с тем наиболее удачным представляется перевод “положительная 
дискриминация”. – Примеч. ред.), поскольку большевистское руководство оставляло за 
собой возможность достаточно свободно трактовать эту “диалектику” и делать из этой 
схемы самые разные, даже противоположные, практические выводы, приспосабливаясь 
к меняющейся ситуации» (Абашин Сергей. Советская власть и узбекская махалля // 
Неприкосновенный запас. М., 2011. №4,. С. 95–96). 



272 
________________________________________________________________ 

Да, нельзя считать Попкова изгоем, поскольку его произведе-
ния при жизни их создателя покупались ведущими музеями стра-
ны. Тем не менее Государственную премию он получил посмертно, 
а почетных званий так и не заслужил. Хотя его творчество смело 
можно назвать «национальным по форме». Вот потому и не заслу-
жил… 

Русский эйдос – категория духовная, а не поверхностно эстети-
ческая. Ему мало быть «национальным по форме», он национален и 
по содержанию. Эйдос этимологически родственен с греч. ἰδέα – в 3-
м значении: идея, первообраз; первобытный, подлинный и истинный об-
раз всего сущего, как он достигается умом; идеал, самая суть1. Отсюда 
любому национальному эйдосу недостаточно постановки вопросов 
«ЧТО?» и «КАК?»; он требует и «ЗАЧЕМ?». 

Зачем требует? Для того, чтобы народу быть, для того, чтобы 
народу жить. И только глупый либерал может обвинить защитника 
эйдоса в национализме или в шовинизме. Речь ведь идет не только о 
русском эйдосе. Более того, для национального эйдоса нет вопроса 
и о патриотизме, ибо эйдос столь же естественен для каждого наро-
да, как язык, на котором он разговаривает. Языком кичится безум-
ный нацист, а носитель национального эйдоса может лишь разумно 
оберегать язык, с тем, чтобы он был, чтобы он продолжал жить. Ес-
ли это национализм, то кто такой тогда обвинитель? Ценитель смо-
кинга – вечернего официального костюма английского благополуч-
ного буржуа? Почему «ценителю» можно считать смокинг лучшей 
одеждой в мире, а заинтересованные размышления о насущном об-
лике народа, среди которого живет обвинитель, достойны всякого 
порицания? Вопросы риторические, разумеется… 

Как следует различать и понимать русский эйдос в живописи? 
Ведь изобразительное искусство не наглядная агитация, как хотелось 
большинству большевиков, не костюм, не внешняя оболочка даже 
самой высокой идеи. Из соображения экономии места, рассмотрим 
наследие всего четырех мастеров. 

Кузьма Сергеевич Петров-Водкин… Его творчество – это не 
успех декаданса начала ХХ столетия, а достижение Серебряного века 

1 Вейсман А.Д. Греческо-русский словарь. Изд. 5-е. СПб., 1899. Ст. 621. 



273 
________________________________________________________________ 

в его незамутненном варианте. Русский эйдос художника – это не 
разноцветные одежды женщин из рабочих Поволжских слободок 
(картина На Волге 1915 г.); цветные одежды носят женщины и других 
национальностей. Это мировидение самого художника, выходца из 
старообрядческой среды Поволжского городка Хвалынск. Взгляд 
оригинальный и в то же время совершенно органичный для русско-
го человека. Это сам художник как народное бесценное достояние, а 
не «икона авангарда», каким его считают постмодернисты. 

Ефим Васильевич Честняков… Русский эйдос его – это не толь-
ко патриархальные крестьянские персонажи на полотне художника 
Тетеревиный король, это самобытная живописная стихия всего его 
творчества и задушевная среда сказки, придуманной Честняковым – 
все то, что стало ценимо новыми поколениями русского народа вме-
сте с выдающейся личностью художника, до сих пор так до конца и 
неразгаданной. Вот чье наследие хорошо бы ценить современным 
старообрядцам в первую очередь, а не поделки, испорченные вку-
сами Академии им. И. Глазунова. 

Виктор Ефимович Попков… Русский эйдос художника – это не 
только павлопосадские платки девушек на картине Хороший человек 
была бабка Анисья», это вся картина целиком, начиная от изображе-
ния природы и кончая памятью о бабке Анисье, уже похороненной 
в землю. Это сам Виктор Попков, непростой человек и живописец, с 
его художественными достижениями, предчувствиями и с нелепой 
трагической смертью. Остается лишь порадоваться проведению не-
скольких его больших выставок в последние годы. Что подтверждает 
востребованность творчества Попкова и новым поколением русских 
людей. 

В этот достойный ряд мне хочется поставить и Николая Ива-
новича Андронова (1929–1998). Его русский эйдос – это посконная 
крестьянская Русь, фактурная, суровая, землистая, словно сшитая из 
кусочков разных холстин, как деревенское одеяло; Русь глубинная, 
натруженная, но не изможденная, плохо причесанная, тем и при-
влекательная. 



274 
________________________________________________________________ 

Андронов Н. Пейзаж с лошадьми и скворечником. 1976 г. ГРМ. 

А ведь Андронов – из всех представленных здесь художников – 
единственный коренной москвич, единственный выходец из интел-
лигентской семьи. И самый титулованный: Народный художник 
России, Академик РАХ, лауреат Государственной премии СССР, 
профессор, автор оформления клуба советского посольства в 
США… Однако был изгнан из Союза художников СССР за «злост-
ный формализм» (1962 г.; официальной причиной явилась картина 
Плотогоны, ныне в ГТГ). О творчестве мастера очень точно сказал 
А. Морозов: «…отказавшись от посягательств на большую картину 
“манежных” выставок, Николай Иванович, монументалист по нату-
ре, долгие годы все же писал некую грандиозную суперкартину, до-



275 
________________________________________________________________ 

бившись в итоге, что она собралась воедино из множества лучших 
его живописных произведений»1. 

Другими словами, если каждый холст Андронова это pars pro 
toto* (лат. часть вместо целого) России, то все творчество художника 
это символически totum pro parte* (лат. целое вместо части) «сурово-
го реализма», одним из отцов коего и являлся Андронов. Обзывать 
же его картины «деревенской кашей», как то сделал Г. Ревзин в своей 
статье2, претендующей на оригинальность, значит, обозначить себя 
не причастным к русскому эйдосу. 

А он (эйдос) ведь у всех русских един. В том числе у Петрова- 
Водкина, Честнякова, Попкова, Андронова. У них разные стили, но 
не эйдосы. 

Национальный эйдос созвучен образу Божию в человеке: лица 
у всех людей разные, а образ Божий – тот же самый. Сразу огово-
рюсь: данное сравнение ассоциативное, а не богословское. Правда, 
условие все равно остается исключительно богословское: коль сквозь 
национальный облик не просвечивает образ Божий, то из-под обли-
ка непременно начинает темнеть и постепенно обретать уродливые 
формы «рыло». 

Русский облик, увиденный Петровым-Водкиным, иконный; у 
Честнякова – по-детски наивно-сказочный, старообрядческий, без 
родной земли немыслимый; у Попкова – сельский, серьезно смот-
рящий из прошлого и городской, пристально вглядывающийся в 
прошлое; у Андронова – патриархальный, слившийся с посконной 
Русью, отрешенный от нынешней суеты. 

Рискну и позволю себе сравнить творчество этих мастеров с 
мелосом. Что не означает абсолютного совпадения мелоса с эйдо-
сом. Процесс создания произведений многослоен. У Андронова это 
звучание простых искренних песен, не обязательно старинных, но 
созданных на основе народных мотивов, к чему при создании музы-
кальных сочинений призывал и сам живописец; его картины я 
предпочел бы смотреть под «Вечернюю музыку» Валерия Гаврили-

1 Морозов Александр. Николай Андронов сегодня // Третьяковская ГАЛЕРЕЯ. 
М., 2009. №4 (25).  

2 Ревзин Григорий. Деревенская каша Николая Андронова // Коммерсант. М., 
2004. № 45 от 13 марта. С. 9. 



276 
________________________________________________________________ 

на. Работы Попкова вызывают ассоциацию с городским романсом и 
вокальным циклом Георгия Свиридова. У Честнякова звучит, разу-
меется, фольклор: старинные песни-сказы, колядки, танцы в сопро-
вождении свирели, гудка, гуслей, но это далеко не фольклор, испол-
няемый районными Домами культуры. Петров-Водкин в письме к 
жене Марии Фёдоровне сам упоминал, что «обыкновенно мечтает и 
играет на скрипке, импровизирует трагедии, элегии»1, тем не менее, 
как заметила исследовательница, «работы Петрова-Водкина необы-
чайно выразительны, полны динамики, имеют звучный колорит. 
Музыка на ассоциативном уровне присутствует в каждой из них»2. И 
музыка подчас разная. Но чаще – оратория в стиле С. Прокофьева; 
тем более Т. Христолюбова как раз говорит о выбранной мной ком-
позиции для данной книги: «Можно заключить, что образы девушек 
на Волге проникнуты монументальной торжественностью орато-
рии»3. 

Некоторые искусствоведы проводят семантическую параллель 
между словесностью писателей-«деревенщиков» и живописью ху-
дожников-«деревенщиков»: В. Попкова, Н. Андронова, В. Иванова, 
П. Никонова, А. Васнецова… Дело здесь в наличии у всех мастеров 
пера и кисти русского эйдоса, что их и сближает. Тем не менее мне 
хочется сказать о другом. На минуту принимая версию Н. Радлова о 
передвижниках, подчинившихся литературе своего времени, список 
перечисленных художников свидетельствует не только о конгени-
альности с большинством современных писателей, чего не было у 
передвижников, но и подтверждает художественную автономность 
творчества нынешних и художников и писателей, до чего пере-
движники, к сожалению, не дотянули. Более того, Петров-Водкин и 
Честняков сами были писателями, а Попков и Андронов – известны 
своей начитанностью, чего не скажешь о некоторых советских сочи-
нителях и их компетенциях в изобразительном искусстве. Отдель-
ные корифеи пера (В. Астафьев и др.) своими мыслями о живописи 

1 ГРМ. Ф. 105. Ед. хр. 8. Л. 2. 
            2 Христолюбова Т.П. Музыкальные идеи и образы в творчестве К.С. Петрова-
Водкина // Вестник СПбГИК. № 4 (57) декабрь 2023. С. 133. 

3 Там же. С. 131. 



277 
________________________________________________________________ 

выказали незнание ее основ и возможностей. Другие времена – дру-
гие творцы… 

Парадокс. 
Нет, русский эйдос – система открытая. Она способна впиты-

вать в себя все здоровое и разумное, но впитывает творчески, а не 
механически. Поэтому русский эйдос не уступает место никакому 
иному эйдосу, а остается самим собой. Он – код. Не уступает же по 
той причине, что ему есть что терять. Как и у всякого другого наци-
онального эйдоса у него имеются свои ценности. Ведь развернувша-
яся полемика в России против хиджабов и других атрибутов азиат-
ских эйдосов лишь подтверждает сказанное. И не надо быть проро-
ком, чтобы предсказать нарастание градуса в этой дискуссии. Ибо 
речь идет не об очередном дресс-коде, а о духовности. Разве на 
одежде не остаются координаты личности, а, значит, и ее духовной 
составляющей? А когда личности собираются в нацию? Что мы мо-
жем здесь противопоставить? Всё более оголяющееся тело? «Ко-
стюм Евы»? Или кокошники Снегурочек из упомянутых районных 
Домов культуры? А что – в повседневной одежде? Павлопосадские 
платки? Они почему-то вышли из моды; или заметны лишь в фе-
стивальных коллекциях кутюрье. Да и мода – это явление преходя-
щее, а эйдос константен. Остались только приснопамятные белые 
платочки бабушек, именно те «белые платочки», что отстояли Цер-
ковь в период гонений. Это наш последний рубеж. 

Выстоим ли? И опять силами бабушек? Нет, и силами таких 
русских людей, как писатель Дмитрий Михайлович Балашов, как 
реставратор, исследователь, музыкант и композитор Владимир 
Иванович Поветкин, с коими мне посчастливилось дружить. Пото-
му с уверенностью и говорю: силы есть. Именно вся сознательная 
деятельность этих людей была сосредоточена на русском эйдосе, 
этосе и мелосе. К огромному сожалению, Балашова и Поветкина 
уже нет с нами, но остались их многочисленные ученики, последо-
ватели, почитатели… 

Преподавали и Андронов, и Петров-Водкин, и Честняков. Раз-
ве их ученики не вносили и не вносят вклад в очищение от  скверны 
русской культуры? А ведь в столь славном ряду стоит много других 
мастеров, представляющих русский эйдос. Это и В. Фаворский, и 



278 
________________________________________________________________ 

П. Корин, и Е. Моисеенко, и В. Иванов, и А. Васнецов… Все они тоже 
преподавали. 

Было время, русские женские сапожки носили женщины всей 
Европы. Впрочем, что нам до них сейчас! Или все-таки полезно по-
смотреть на нынешний облик европеек? 

Предлагаю своеобразный экскурс. Он весьма показателен. Ка-
кие головные уборы носят европейские женщины сегодня? Бандану 
с козырьком; тюрбан; берет; кепи или жокейку; чалму-бандану; раз-
ные панамы, даже шляпки; летние козырьки; и – о, чудо! – чепцы с 
длинными концами. Удовольствие (или горечь?) сделать выводы 
оставляю читателю. Хотя данный пример – всего лишь поверхность 
жизни европейских народов. Но при их векторе «извне – вовнутрь» 
пример, говорящий о многом. 

У наших мужчин поражения на этом фронте тоже чувстви-
тельны. Дубленки, и те покупали за границей. Русские рубахи еще 
не лежат на прилавках магазинов. 

Да разве в них дело? У Андронова на картинах нет косоворо-
ток, а русский дух дышит от каждого холста. Художник сполна вы-
разил свое национальное мировидение. Зато в стилизациях 
И. Глазунова есть и храмы, и кресты, и иконы, и распахнутые на гру-
ди красные рубахи – и что? – всё отдает китчем. Банальная спекуля-
ция на эйдосе, даже его профанация. 

Нет, не благодаря стилизаторам, а новым обстоятельствам 
жизни, дизайнеры нынче утверждают о пробуждении интереса к 
нашей национальной одежде. 

Хиджабы подстегивают?  
В свое время романтизм убедил всю Европу обернуться назад – 

к былому в поисках собственной идентичности. 
На мой взгляд, мы живем в начальном периоде нового роман-

тизма, алчущего возврата к корням. А если нет, то в любом случае 
придем к нему. Логика бытия, суровая правда жизни заставят. По-
скольку русскому человеку порядком надоели совершенно чуждые 
ему скандальные инсталляции, альтермодерны, анаморфозы, 
эковенции, артивизмы, вульгарные и пошлые перформансы и про-



279 
________________________________________________________________ 
 
чие «циничные реализмы» постмодернизма1, то в рамках русского 
этоса (значит, нравственности), наряду с другими побочными явле-
ниями (без волевых решений они никуда не исчезнут), рано или 
поздно состоится возвращение к некой норме русского эйдоса – к 
новому реализму, понятому, повторю, не как продолжение разно-
видности французского поп-арта или тем более в качестве прием-
ника соцреализма, а как выражение русского логоса, имеющего 
сердцевиной своей во Христе дух мирен. Русское искусство, по всей 
видимости, впереди ждет очищение. И нравственное, и эстетиче-
ское. Скорость его будет определяться внешними обстоятельствами. 
Эволюция или революция зависят не от художников. 

Мне возразят: вся Украина ходит в вышиванках – и до чего дело 
дошло?  

Что ответить…  
Украина демонстрирует не эйдос, а идолон (греч. εἴδωλον – ви-

димость, идол), перешедший в идолопоклонство. Все можно извра-
тить. Разве у бандеровцев дух мирен? И разве он во Христе? А когда 
Христос – не центр жизни, то, как говорят наши отцы, всё остальное 
– не на месте. 

Эйдос, о котором идет речь, выражает вовне русское сердце, 
ментальность, уклад жизни (этос). Реконструкторы тоже одеты, до-
пустим, по-русски, но все ли они русские душой? Мало иметь наци-
ональную оболочку. Она может быть и маской. Ложью. Камуфля-
жем. Это принципиально та же сосредоточенность западной куль-
туры исключительно на эйдосе вещи, воздействующем на неиску-
шенных людей магической силой. Следствием чего является распад 
единства на внешнее и внутреннее. Наш же эйдос, напротив, заклю-
чает в себе цельность, единство внутреннего человека с внешним. Он 
ничего никому не запрещает, наоборот, увлекает за собой – и не со-
блазном, а настоящими достижениями духа. Это его горняя высота, 
а не дольнее падение в бездну. В том и состоит трагедия украинского 

                                           
1 Постмодернизм сознательно анархичен и отрицает стержневые принципы фи-

лософского понимания мира, такие как целостность, разумная организованность и ду-
ховность. Нечто подобное русское искусство уже переживало в прошлом, когда с «па-
рохода современности» сбрасывалась классика – переживало и пережило. Надеемся, 
переживет и на сей раз. 



280 
________________________________________________________________ 

эксцесса, убийственная суть происшедшего, что ничего положи-
тельного националисты не смогли предложить миру, кроме ненави-
сти к тем, кто с ними не согласился. После чего катастрофа – просто 
неизбежна. И прежде всего – духовная. 

В конце книги авторы обычно подводят итоги уже написанно-
му и определяют применительно к нему задачи на будущее. Я 
умышленно отступил от подобного правила. Написанное уже суще-
ствует и никуда не денется; итоги ему способен подвести сам чита-
тель. А вот обсуждение проблемы русского эйдоса и русского этоса 
видится планом на перспективу. И ближнюю, и дальнюю. Без ре-
шения этой насущной проблемы может просто не быть будущего. 
Нас вытеснят люди с другими эйдосами. Чего они вовсе не скрыва-
ют. 

Попробуем верить в лучшее, каждый начав работу над собой. 
Отставим в сторону рыхлость сознания и займемся формо-
образованием себя, осмысленным формированием своего внутрен-
него Я. Ведь форма, по Аристотелю, — это сущность, первоначало, 
суть бытия вещи. Форма придает материи внешний образ, структу-
рирует и упорядочивает ее, делает вещь действительной. Иначе по-
лучается, что мы сами себя придумали на пустом месте. Выбросим 
хотя бы из своего словаря мат и сорные англицизмы, снимем майки 
с иностранными надписями, откажемся от бесовских роков и 
попсы… Уже будет маленькая победа. Никто не заставляет зажечь 
позади головы нимбы и стать святыми, никто не требует вернуть 
лапти, но, коль живем в России, русскими – быть обязаны. 

Всё по-честному. 
Мы же договорились завершить книгу позитивно. 
Разговор наш начинался с высказывания преп. Антония Вели-

кого. Его светлой мыслью и закончим: «Человеком должно называть 
или того, кто умен <…>, или того, кто принялся исправлять себя»1. 

1 Антоний Великий, преп. Наставления о доброй нравственности и святой жизни, 
в 170-ти главах. С. 66. 



281 
________________________________________________________________ 

Словарь 

Адаптация (лат. adaptatio – приспособление) – термин, который име-
ет разные значения в зависимости от контекста. В искусстве – это 
перенос произведения из одного стиля, культуры или среды в дру-
гую; перевод (адаптация) произведения из одного вида или жанра в 
другой. 

Алфиос, Алфей – река в Греции. 

Апгрейд (англ. upgrade – поднять в уровне или усовершенствовать) – 
то же, что модернизация, обновление. Связан с использованием новых 
технологий: 
1) световые проекции для переноса изображения на холст или бума-
гу;
2) использование различных технологических устройств (Г. Рихтер в
своих работах применил эффект смазанного или расфокусирован-
ного снимка, а З. Польке – эффект типографского растра);
3) использование цифровой живописи на планшетах или примене-
ние эффекта фотоимпрессионизма, задача коего – передача эмоци-
онального состояния через обработку изображения без искажения
пропорций и фрагментирования снимка;
4) использование роботов для создания произведений искусства.
Так, в Констанцском университете (Германия) разрабатывался про-
ект e-David, в рамках которого механизированный робот создавал
живопись.
Существует еще понятие «апгрейд забытых картин»: например,
американский художник Д. Поллот покупает в комиссионных мага-
зинах картины, реставрирует их и «расширяет» с помощью объек-
тов поп-культуры, сохраняя авторский стиль. Как видим, все те же
тривиальные постмодернистские спекуляции за счет наследия про-
шлого.



282 
________________________________________________________________ 

Барокко – «большой стиль» в европейском искусстве и архитектуре 
кон. XVI – сер. XVIII вв. Название стиля совпадает с названием эпо-
хи, сменившей Ренессанс. 
Этимология термина противоречива. Существует несколько основ-
ных версий: португальским barroco местные моряки и торговцы 
называли жемчужины анормальной формы. Отсюда – «perla 
barocca» (испорченная жемчужина) – такое название получило слухо-
вое окно в форме изогнутого овала, часто встречающееся в барочной 
архитектуре. В сер. XVI в. слово barocco употреблялось в итальян-
ском языке как синоним всего грубого, фальшивого, неуклюжего; 
понималось в качестве  ложного силлогизма, приёмом софистики, 
использующим метафорику, азиатской формой логики. Есть пред-
положение о происхождении слова от лат. bis-roca – скрученный ка-
мень. Другая теория предполагает пародийное назначение термина 
на европейских языках, подчеркивая его неестественность, обманчи-
вость, неоднозначность. 
Для поэтики барокко присущи ракурс, мягкие формы, пышность и 
красочность. Наряду с мифологическими сценами, портретами и 
пейзажами в живописи барокко впервые появляется жанр натюр-
морта. 
Среди художников наиболее известны Веласкес, Рембрандт, Рубенс, 
Вермеер, Рени, Караваджо, Ван Дейк и др. 
Представителями философии барокко являются: 
Р. Декарт (1596–1650) — франц. философ, автор «методологического 
сомнения»; пришёл к выводу: единственное, в чём нельзя сомневать-
ся, так это в собственном существовании; 20 лет прожил в Нидер-
ландах; 
Блез Паскаль (1623–1662) — франц. математик, физик, религиозный 
философ и писатель. Скептик. Считал: истина обретается только 
через веру; 
Г.В. Лейбниц (1646–1716) — нем. философ, математик, физик и 
юрист. Считал: мир является наилучшим из возможных миров. Раз-
работал теорию монад (неделимые духовные единицы). Из них со-
стоит вселенная. 



283 
________________________________________________________________ 

Ф. Леблан (1572–1615) — франц. философ и писатель, один из отцов 
барочной философии. Считал: истину невозможно достичь с помо-
щью разума. 
Дж. Локк (1632–1704) — англ. философ, один из основателей эмпи-
ризма. Мыслил разум человека изначально чистым листом, а знания 
приходят через опыт. Автор теории общественного договора: люди 
выбирают правительство для защиты своих прав. 
Барух Спиноза (1632–1677) — голл. философ. Изгнан из еврейской 
общины за свои атеистические взгляды. Пантеист: считал, Бог и 
природа – одно и то же. 

Батиньольская группа (по назв. квартала Батиньоль в Париже) – 
объединение будущих импрессионистов, созд. 27 декабря 1873 г. с 
целью организации выставок своих произведений, независимых от 
официального Салона. В группу входили ее лидер Э. Мане и др. ху-
дожники, жившие в этом районе: Ренуар, Дега, Моне, Сислей, Пис-
сарро, Сезанн, Б. Моризо, Фантен, Базиль, фотограф Надар. 

Вариация (лат. variatio –изменение, перемена) – форма в искусстве, 
которая предполагает изменение какого-либо элемента. Изменения 
могут происходить в фактуре, ритме, тоне, в гармонических транс-
формациях и соотношениях контрапунктов. В музыке вариации 
встречаются в виде самостоятельного произведения или части круп-
ной формы (сонаты, симфонии, кантаты и т.д.). 

Версия (позднелат. versio — видоизменение, поворот) – произведение 
особого рода, так как оно строится на неполных подтверждениях, на 
гипотезах автора. Версии противопоказана безапелляционность вы-
водов, заключений. Важнейшим фактором, порождающим жанр 
версии, является весьма специфический метод исследования дей-
ствительности, определяемый как «домысел», «вымысел». 

Гротеск (фр. grotesque, букв. – причудливый, комичный) – художе-
ственная форма, при которой жизненная нелепость с помощью ра-
зительного преувеличения и заострения доводится до абсурда. 



284 
________________________________________________________________ 

Но не всякий абсурд – гротеск. Е. Косилова различает и сам абсурд: 
«В современной континентальной философии большинством мыс-
лителей признано, что абсурд – это не просто отсутствие смысла. 
Абсурд не имеет смысла только на первый взгляд, он всегда чреват 
смыслом, способствует рождению смысла» (Большая Российская 
энциклопедия). И если абсурд делится на семантическую и экзи-
стенциальную линии осмысления, то гротеск просто полифоничен. 
Его понимание недоступно для позитивистского типа мышления. 
Логикой гротеска не способно оперировать и натуралистическое 
мышление, ибо натуралист мыслит буквально. Понятности до по-
следней запятой требует и постмодернист. Нельзя искать в гротеске 
правдоподобие. Это совершенно иной тип мышления. В аспекте 
инаковости гротеск родственен русской небывальщине, поскольку 
стремится выйти за пределы вероятного, а потому его форма всегда 
демонстративно условна. Условность в искусстве для ее понимания 
требует определенного усилия ума и чувств. 
Гротеск не столько алогичен, сколько инологичен, сверхлогичен и 
над-логичен. Это сверхлогика апофатики, над-логика тератологии, 
инологика святых Христа ради юродивых. Т. Горичева отмечает: 
«Юродивые именно гротесковы. Лишь гротеском можно выразить 
фактичность, данность негативного, и, с другой стороны, его полную 
таинственность. Гротеск так плотен, что ускользает от объяснений. 
Гротеск юродивого означает: доводить знание о Боге не только до 
полного отрицания, но и до того, что это отрицание материализует-
ся»1. 
Гротеск встречается даже в иконописи: заметен в иконографии «па-
латок», т.е. архитектурных сооружений. По наблюдению 
Л.А. Успенского, «изображенное на иконе действительно выходит за 
пределы рассудочных категорий, за пределы законов земного бытия. 
Архитектура (будь то античная, византийская или русская) — тот 
элемент в иконе, при помощи которого можно это особенно ясно 
показать. Трактуется она с известным живописным “юродством” в 
полном противоречии с рассудочными категориями»2. «Живопис-
ное ”юродство”» и есть гротеск. Именно он своей инологикой поз-

1 Горичева Т. Православие и постмодернизм. Л., 1991. С. 57 
2 Успенский Л.А. Указ. соч. С. 153. 



285 
________________________________________________________________ 

воляет изографу наиболее удачно указать на преображенный зем-
ной мир или на мир горний. Архитектурный гротеск подходил ико-
нописцу не только с «идейной» стороны, но и в качестве удобного 
пластического средства, дающего весьма выразительные возможно-
сти  в композиции, особенно коррелируясь с первым планом, кото-
рый своеобразно комментировался планом вторым. 
Без гротеска нет и фольклора: напр. сказки, где через анормальность 
действительности гротеск акцентирует внимание на норме – прежде 
всего, на норме красоты и добра. 
Гротеск не просто утрирование реальности или деформация образа, 
а «повышенное» качество: это предельно острая тень, которая при-
звана подчеркивать ослепительно-резкий свет. Контраст – неотъем-
лемая составляющая гротеска. Ареопагит символическим образом 
«по контрасту» обозначал умонепостигаемого Бога. Области гротес-
ка и контраста амбивалентны. Высокое может оказаться низким, а 
низкое – высоким. У Рабле подобных пермутаций достаточно. 
Гротеск – не прием (он – больше) и не стиль (Рабле и Гоголь работа-
ли не в одном стиле). Но гротеск может быть формой художествен-
ного мышления, принципом осмысления жизни. Формирование 
гротеска происходит под воздействием принципа остранения, это 
не извращение образа. (Термин остранение – от наречия «странно» 
– введен  В. Шкловским в 1914 г. и означает художественный приём,
имеющий целью вывести читателя или зрителя «из автоматизма
восприятия», т.е. изобразить явление как впервые увиденное.)
Шкловский ввел в научный оборот данный термин, что не означает
отсутствие самого феномена до Шкловского.
Гротеск не отторгает от себя гиперболу, но сам он – не гипербола.
Будучи литературным средством, он практически не имеет бытового
применения, а гипербола – украшение речи, преувеличение впечат-
ления ради лучшего запоминания. У нее прикладное значение, а у
гротеска доминирующее.
Гротеск – не карикатура, хотя для некотор. филологов то и другое
аналоги. Гротеск больше чем сатира. Комическое в нем присутству-
ет, но не в утилитарном смысле (ради смеха или ради «высмеивания
пороков), а ради достижения особой художественности образа, ко-
гда обычные средства выразительности не действуют. В произведе-



286 
________________________________________________________________ 

ниях Михаила Булгакова и Иштвана Эркеня гротеск не смешон. 
Картины Босха тоже не вызывают смеха. 
Несмотря на остранение, гротеск сосуществует и взаимодействует с 
образами «реалистичными»: сотрудничество Шарикова со Швонде-
ром ни у кого не вызывает удивления. Словесное произведение, со-
зданное с помощью гротеска, парадоксально многовекторное по 
смыслу. «Жизнь проходит в гротеске по всем ступеням – от низших, 
инертных и примитивных, до высших, самых подвижных и одухо-
творенных, – в этой гирлянде разнообразных форм свидетельствуя о 
своем единстве. Сближая далекое, сочетая взаимоисключающее, 
нарушая привычные представления, гротеск в искусстве родствен 
парадоксу в логике. С первого взгляда гротеск только остроумен и 
забавен, но он таит большие возможности»1, – писал Л. Пинский. 
Некоторые исследователи выводят родословную гротеска в литера-
туре из гротеска-орнамента. Это не так. По сути означенные явления 
– реалии разного смыслового порядка.
Витрувий в связи с орнаментом критически замечал: «Вместо ко-
лонн ставят каннелированные тростники с кудрявыми листьями и
завитками, вместо фронтонов – придатки, а также подсвечники,
поддерживающие изображения храмиков, над фронтонами кото-
рых поднимается из корней множество нежных цветов с завитками
и без всякого толка сидящими в них статуэтками, и еще стебельки с
раздвоенными статуэтками наполовину с человеческими, наполо-
вину со звериными головами»2. Витрувия раздражали не замечен-
ные им же монстры, а отсутствие здравого рассудка при построении
архитектурных сооружений. Д. Барбаро в комментариях к Витру-
вию (1556 г.) дал определение гротеску как «сновидение живописи».
Эпоха Возрождения переносит центр тяжести в орнаментальном
гротеске с архитектуры на монстров. По признанию Дж. Вазари, ху-
дожническая среда его времени понимает под словом гротеск воль-
ную и потешную разновидность живописи, изображающую «всякие
нелепые чудовища, порожденные причудами природы, фантазией
и капризами художников, не соблюдающих в этих вещах никаких
правил: они <…> приделывали лошади ноги в виде листьев и без

1 Пинский Л. Реализм эпохи Возрождения. М., 1961. С. 119–120. 
2 Витрувий. Десять книг об архитектуре. Т.1. М., 1936. С.143 



287 
________________________________________________________________ 

конца всякие другие забавные затеи, а тот, кто придумывал что-
нибудь почуднее, тот и считался достойнейшим»1. 
Вазари выразил суть возникновения образа в орнаменте-гротеске. 
Она в произволе своеволия художника и в фантазии, затмившей ум. 
Это подчас бессмысленный эпатаж, озорство запутывающего ума. 
Из свидетельства Вазари легко понять: специальная глубоко-
продуманная философско-художественная программа его собрать-
ями по цеху не предполагалась. Чем гротескный образ в литературе 
и в станковом изобразительном искусстве принципиально отлича-
ется от орнаментального. Например, живописные образы Босха, 
Брейгеля, Гойи, впрочем, как и образы многих других мастеров (в 
том числе вымышленный Ф. Достоевским крокодил, проглотивший 
чиновника Ивана Матвеича в Пассаже), не придуманы ради «чего-
нибудь почуднее». Они несут в себе определенный концепт, а не яв-
ляются шаловливой поделкой, пусть даже привлекательной. 
Рафаэль прибегал к орнаментальным гротескам, придавая им по-
вышенную эстетичность. Его привлекала возможность обретения 
красоты там, где другие упражнялись просто в выдумке. И Рафаэль 
не был одинок. Многие мастера тогда повально искали красоту. Но 
орнамент остался их мимолетным увлечением, отдельным душев-
ным порывом, так и не обретя языкового значения. Гротеск заявил о 
рождении новой формулы творчества: говорить «субъективно о субъ-
ективном». Старая формула «субъективно – об объективном» не 
упразднялась, но теряла монопольную власть в светском искусстве. 
В XVIII веке гротеск трактовался как адаптация хаоса, как безотчетно 
провокативная игра форм на грани или даже за гранью приличия – 
и потому подвергался сокрушительной критике. Что понятно: Рабле 
ничем не мог привлечь высший свет. Потому его отдельные книги 
запрещали, несмотря на их 200-летнюю историю к тому времени.  
Сегодня гротеск снова в незавидном положении, но уже не столько 
по социальным причинам, сколько по эстетическим. Ибо он требует 
от читателя работы души, особого понимания, развитого вкуса, ак-
тивного творческого воображения. Без чего произведение остается 

1 Вазари Дж. Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев, ваятелей и зод-
чих. Т. 1. М., 1956. С. 110. 



288 
________________________________________________________________ 

закрытым и воспринимается сущей нелепостью. Что указывает 
лишь на эстетическую неподготовленность читателя. 
Нет гарантий для высоких достижений и художнику, прибегающе-
му к гротеску. Талант и мастерство, неустанная работа над собой 
требуются всегда и в любом деле. 

Демотическое письмо (от греч. demos – народ), форма егип. пись-
ма. С кон. VIII в. до н. э. использовалась в светской литературе. Де-
мотическое письмо – курсивная разновидность иератич. письма 
(упрощ. вид иероглифов), содержит много сокращений, отдельные 
знаки связаны лигатурами.1   

Дух времени (или Дух эпохи, также нем. Zeitgeist). Большинство 
словарей дают определение как «интеллектуальная мода, домини-
рующая мыслительная традиция, определяющая и стандартизиру-
ющая стиль мышления определённой эпохи; культурно-смысловое 
единство эпохи». Гёте представлял себе дух времени как домини-
рующий духовный показатель эпохи: «Если какая-нибудь сторона 
выступает наиболее сильно, овладевая массой и торжествуя над 
ней, так что при этом противоположная сторона оттесняется на 
задний план и затеняется, то такой перевес называют духом време-
ни, который определяет сущность данного промежутка времени»2. 
Культура и искусство тесно связаны потому, что художник является 
выразителем и вместе с тем зеркалом своего времени. Каждое про-
изведение наполнено идеями своей эпохи, которые отсвечивают 
вовне и прочитываются зрителями последующих столетий. Гегель 
верил: в современном мире невозможно творить классическое ис-
кусство, выражавшее, по его мнению, «свободную и этическую 
культуру», которая основывалась на философии искусства и теории 
искусства, а не на отражении социальных условий, или духа времени, 
в коем тот или иной художник творил. Майк Чопра-Гант считал, 
что «идея духа времени является препятствием к созданию правдо-

1 Словарь античности / Пер. с нем. / Сост. Й. Ирмшер в сотр. с Ренате Йоне. М., 
1989. С. 177. 

2 Гёте. Дух времени // Философский энциклопедический словарь. М., 2010. 



289 
________________________________________________________________ 

подобного представления об эпохе, не одержимой единым доми-
нантным духом»1. 
Совершенно иначе, а в целом и противоположно высказывался 
преп. Иустин (Попович): «Детерминизм, развертывающийся в фа-
тализм, – вот главнейшее средство, с помощью которого владыче-
ствует дух времени: от среды, от окружения зависит все, а не от лич-
ных подвигов; все, что делаешь, делаешь не ты, а среда делает через 
тебя; совершишь ли преступление, виновен не ты, а среда, в которой 
ты существуешь. Но все это, будучи переведенным на язык славян-
ской искренности, означает: вседозволенность: позволены все поро-
ки, все злодеяния, все преступления, все грехи, потому что все про-
исходящее происходит по неумолимым законам необходимости. 
Время – часть вечности; ежели оторвется от нее – отбрасывается в 
невыносимо-отчаянную бессмысленность. Дух человеческий – часть 
Духа Вечности; ежели оторвется от него – теряет свой вечный смысл 
и покой и отбрасывается в крайние мучения, где рыдания и скрежет 
зубов. Дух времени нашего оторвался от Духа Вечности, потому он 
мучится, рыдает и скрежещет зубами. Был он гениален и бесстра-
шен в изобретении ножниц, которыми отсечет себя от вечности; 
сейчас же он упрям в отчаянной немощи своей и мрачном владыче-
стве своем. Пронесите дух времени нашего через Дух Вечности – что 
останется не покрасневшим от стыда, что останется от нашей куль-
туры и цивилизации, что от науки и моды, что от демократии и ре-
волюции?   
По духу времени, гордость: будь гордым; по Духу Вечности, смире-
ние: будь смиренным.   
Мир – то, что нужно одолеть. Чем? – Горним миром. Дух времени 
нашего – то, что нужно одолеть. Чем? – Богочеловеком. Люди Хри-
стовы суть от Бога, и они побеждают мир, потому что Тот, кто в них 
– больше того, кто в мире (1Ин. 4:4). Современные христиане в испуге
от духа времени нашего, от атеизма и анархизма, от войн и револю-
ций, и опасаются бороться с ним – не потому ли, что потеряли чув-

 1 Chopra-Gant Mike. Hollywood Genres and Postwar America: Masculinity, Family 
and Nation in Popular Movies and Film Noir 2006. 



290 
________________________________________________________________ 

ство, что Христос, Который в них, больше духа зла, который в ми-
ре?»1.  
Левые радикалы старообрядчества – бегуны – считали, что анти-
христ — не конкретное лицо, но дух времени. 

Золотое сечение. Первоначальное учение о нем принадлежит 
Пифагору, но на принципах «золота» еще до Пифагора были возве-
дены египетские пирамиды, а древнегреческий математик Евклид 
сформулировал основы этой теории. Тем не менее Евклид не назы-
вал понятие «золотым сечением», а пользовался термином «деление 
отрезка в крайнем и среднем отношении», что, по сути дела, явля-
лось тем же понятием. После Евклида исследованием данной обла-
сти теории занимались Гипсикл, Папп и др. 

Леонардо да Винчи, подолгу изучая положения такой науки, 
воплощал их в композициях произведений. Некоторые историки 
считают, что именно Леонардо принадлежит термин «золотое сече-
ние», чему нет документального подтверждения. Первое зафикси-
рованное упоминание термина встречается лишь в 1815 году, и при-
надлежит оно математику М. Ому. 

Что же такое это «золотое сечение»? Оно представляет собой 
иррациональное число, примерно равное 1,618, и обозначается гре-
ческой буквой ϕ. Получают его через отношение двух чисел; ϕ равно 
отношению их суммы к большему из двух чисел. 

Импровизация (франц. improvisation, итал. improvvisazione, от лат. 
improvisus – неожиданный, внезапный) – традиционно применяется в 
музыке и в театре; в последнее время художники используют ее в 
своей практике. Становится популярным направлением, привнося 
новые идеи и подходы в создание произведений. Ключевая идея – в 
спонтанности и свободе самовыражения. Западные художники 
Дж. Джонс и Р. Раушенберг экспериментировали с материалами и 
техниками, создавая работы «на лету». Что позволяло им реагиро-
вать на внутренние ощущения; что делало каждую работу уникаль-
ной и неповторимой. В. де Кунинг и Х. аф Клинт использовали экс-

1 Иустин (Попович), преп. На Богочеловеческом пути. Путь Богопознания // Он 
же. Собрание творений. Т. 1 / пер. с серб. С. Фонова. М., 2004. С. 382–383.  



291 
________________________________________________________________ 

прессивные жесты ради достижения мощного визуального эффекта. 
Работы этих художников – результат импровизационного диалога 
между материалом и художником, где каждый мазок или элемент 
вносит свой вклад в законченное произведение. Импровизация в ви-
зуальном искусстве позволяет художникам быть не только творца-
ми, но и как бы активными участниками в диалоге с окружающим 
миром. Таким образом, импровизация – не просто техника, а фило-
софия, которая влияет на саму суть искусства, способствуя его раз-
витию и трансформации в контексте постмодернизма. 

Индивидуализм – от лат. individuum – особь (т.е. «единственное»); 
понимается как «нерасчленимое»: можно разделить кучу песка по-
полам и получить 2 кучи, но невозможно при делении 1-го человека 
получиться 2 человека. Мировоззрение, при котором собственное 
Эго ставится выше интересов общества. Эгоист обычно презирает 
вокруг себя большинство, потому предпочитает обходиться без не-
го. Отсюда неприятие почвенничества во всех его проявлениях. Ин-
дивидуалист обычно космополит. Свобода понимается им как все-
дозволенность; не терпит контроля над собой. Предпочитая плюра-
лизм мнений, свое ставит выше; не уступчив. Признание и опреде-
ление «носитель общечеловеческих ценностей» получает в либерализ-
ме.  
Следует отличать индивидуалиста от индивида, индивида от 
личности, личность от индивидуальности.  
Индивидуалист – самодостаточный эгоцентрист, эзотерик, тихий 
или, напротив, шумный возмутитель мира, нарушитель порядка; 
потенциальный еретик.  
Индивид – нерасторжимая, но изменчивая данность, она смертна; ее 
задача – множить природу: плодиться и размножаться.  
Личность – константная, изначально бессмертная данность (умирает 
индивид, а личность продолжает жить в памяти потомков). Задача 
личности – теозис, преображение падшей человеческой природы, 
ибо сама личность существует в рамках природы; личность – пото-
му, что являет образ Бога, а образ Божий имеет потому, что – лич-
ность. Ангелы – не индивиды, но личности, причем тварные, как и 
люди, но бессмертные; Свт. Григорий Палама считал, что человек 



292 
________________________________________________________________ 

больше, чем Ангел, создан по образу Божию. Дух человеческий в со-
единении с земным телом способен животворить, тогда как у Ангела 
нет тела, а потому нет и животворящего духа; потому Ангелы слу-
жат, но не размножаются.  
Индивидуальность – неповторимое своеобразие отдельного смертно-
го человека. Индивид ищет в индивидуальности свое отличие от 
других индивидов, а личность ищет свое сходство с другими лично-
стями в соединении с неповторимым народом. А. Бенуа характери-
зовал индивидуализм как «ересь», называя его «абсурдом, ведущим 
не к развитию человеческой личности, а к ее одичанию»1. По мне-
нию Бенуа, индивидуализм рождается из духа гордыни; он разоб-
щает художника с традицией и лишает искусство его божественной 
силы. 

Интерпретация (лат. interpretatio – толкование, разъяснение) – эле-
мент процесса художественного творчества и восприятия произве-
дения. Отражение действительности художником всегда включает и 
момент ее истолкования; является качественной характеристикой 
исполнения произведения; входит в процесс восприятия произве-
дения зрителем-читателем-слушателем и состоит в своеобразии по-
нимания, зависимо от уровня личностного развития зрителя-
читателя-слушателя. Новая интерпретация во времени есть пере-
осмысление произведения в процессе развития духовной культуры. 

Интонако (итал. intonaco) – верхний слой грунта в фресковой жи-
вописи, или «накрывной слой», который наносится на подготови-
тельные слои штукатурки в качестве отделки или основы для фрес-
ки. Интонако необходим для качественного наложения красок на 
поверхность. Есть два варианта приготовления интонако: из песка 
или из мраморной крошки. При работе с песком краски легче свя-
зываются с поверхностью, и рисунок приобретает теплые оттенки. 
Если же интонако выполнено при помощи мраморной пыли, то 
изображение приобретает акварельную прозрачность. 

1 Бенуа А.Н. Художественные ереси // Золотое руно. М., 1906. № 2. С. 80. 



293 
________________________________________________________________ 

Катапéтасма, катапета́сма (греч. καταπέτασμα – завеса), в право-
славных храмах завеса за Царскими вратами (со стороны алтаря), 
которая закрывается и открывается  в местах, указанных церковным 
Уставом, во время  литургии. 

Клуазонизм (от франц. cloison – перегородка) – специфическая си-
стема живописной техники. Разработана Э. Бернаром (1868–1941) и 
Л. Анкетеном (1861–1932) в кон. 1880-х гг. Чуть позже к ним при-
мкнул П. Гоген. Термин перенесён в живопись Э. Дюжарденом в 
1888 г.  из декоративно-прикладного искусства: в частности, из тех-
ники перегородчатой эмали («клуазонне») и перегородчатых вит-
ражей. Суть клуазонизма заключается в разделении плоскости кар-
тины на несколько плоскостей разного цвета в соответствии с изоб-
ражаемыми фигурами или предметами. Каждая из этих плоскостей 
очерчивается причудливо изгибающейся широкой контурной ли-
нией. Контрастные цвета придают живописной плоскости особый 
декоративный эффект; поднятая линия горизонта упраздняет при-
вычную перспективу пространства. Фигуры уплощаются и становят-
ся похожими на тени. Происходит отказ от плавных цветовых пере-
ходов и полутонов. 

Код – от лат. codex: пень, колода, дощечка для записи, из архаичн. 
caudex. Заимств. в нач. XX в. из франц. яз., где code – код, шифр < свод 
правил, законов < лат. codex – свод правил, законов, восх. к codex – книга 
< доска, табличка. В теории искусства термин код понимается как: 
1) способ кодирования и понимания принятой информации;
2) совокупность знаний, ожиданий и предписаний, обусловливаю-
щих отношение зрителя к произведениям и их образам («культур-
ный код»).
Данный термин трактуется ныне весьма по-разному, поэтому до его
единодушного понимания еще далеко. 1-й пункт указывает на ши-
рокий смысл: он включает в себя систему норм, систему определен-
ных значений, правила организации знаков; 2-й пункт указывает на
узкий, специальный; он более статичен, чем 1-й. Во избежание
недоразумений, привожу мое личное понимание кода. В контексте
нашей темы код есть связывание композиционных структур (шире

https://ru.wiktionary.org/wiki/codex#%D0%9B%D0%B0%D1%82%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9
https://ru.wiktionary.org/wiki/%D0%BF%D0%B5%D0%BD%D1%8C
https://ru.wiktionary.org/wiki/%D0%BA%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B4%D0%B0
https://ru.wiktionary.org/wiki/caudex


294 
________________________________________________________________ 

– общих структур вещи) и художественных (шире – вообще интел-
лектуальных) операций в новую художественную (или интеллекту-
альную) операцию. Всё это происходит, разумеется, в умах зрите-
лей, слушателей и читателей.
Следует добавить: существуют коды специально придуманные (как
азбука Морзе), а есть непридуманные, сложившиеся сами по себе
(творческие коды А. Пушкина и Н. Гоголя, например). Творческие
коды считываются (или не считываются) читателем, в зависимости
от способностей последнего. Поэтому у каждого писателя – «свой»
читатель. Даже Пушкин при всей любви к Гоголю1 не смог до конца
постичь код «хитрого малоросса», о чем писал и В. Набоков: «Если
бы Пушкин дожил до “Шинели” и “Мертвых душ”, он бы несо-
мненно понял, что Гоголь нечто большее, чем поставщик “настоя-
щей веселости”»2.
«Код народа» по происхождению трансцендентен, константен; бы-
товые коды (шифры) имманентны, изменчивы. Если у народа меня-
ется код, то такой этнос теряет свою идентичность, мутирует, стано-
вясь другим народом, или вообще прекращает свое существование.
История знает покушения на коды даже целых народов со стороны
«антисистемы». Если атаки не отражаются, а коды подвергаются
изменениям, то неизбежно наступает процесс вымирания таких эт-
носов. Искусственно организовывается их замещение в виде нового
«великого переселения народов», что мы наблюдаем ныне на при-
мере наплыва миллионов арабских мигрантов в Западную и Восточ-
ную Европу. Происходит «ссора кодов», обрекая народы на войны,
заодно создавая «коды войны».

1 Павлищев писал: «Гоголь редко читал свои произведения, но когда читал их, то 
неподражаемо; в особенности мастерски передразнивал хохлов, каковым, впрочем, был 
сам, и жидов. Александр Сергеевич, как известно, очень благоволил к нему» (Павли-
щев Л. Указ. соч. Гл. VII). 

2 Набоков В.В. Лекции по русской литературе / Пер. с англ. С. Антонова, 
Е. Голышевой, Г. Дашевского и др. // СПб., 2019. С. 448. Только не совсем понятно, по-
чему Владимир Владимирович посчитал, что Пушкин не «дожил до “Мертвых душ”». 
Ведь Л. Павлищев оставил неопровержимое свидетельство: первые главы поэмы Го-
голь читал поэту в собственном исполнении. Пушкин не дожил до завершения работы 
над «Мертвыми душами» – это, наверное, хотел сказать Набоков. 



295 
________________________________________________________________ 

Мелос (греч. μη̃λος) – букв. одноименный остров в Эгейском море. 
Теперь слово означает чистую мелодию, но в русскую музыкальную 
теорию оно вошло как более широкое понятие. 
Данный термин в наших условиях выражает собой самую суть ме-
лодической стихии, ее дыхание и размашистую песенность, харак-
терную форму этой песенности, присущую народу или отдельным 
его музыкальным деятелям. Поэтому русский мелос в его несконча-
емой полноте охватывает и многообразный сельский фольклор, и 
песни городов в его различных социальных слоях, и древние литур-
гические песнопения, и даже индивидуальное композиторское 
творчество (М. Мусоргский, П. Чайковский, Н. Римский-Корсаков, 
С. Рахманинов, Г. Свиридов, В. Гаврилин и др.). Русский мелос, как и 
весь мелодический фонд, выявляет в той или иной степени дух и 
душу России. Все тот же вектор «изнутри (от сердца) – вовне (друго-
му сердцу)». Значение мелоса просто огромно. Не случайно же в 
Древней Греции одной из основ мусического* искусства являлась 
музыка. 

Миф – греч. μῦθος – слово, речь, рассказ; также сказание, предание. Со-
держит в себе и такие дефиниции, как: 
1) рассказ о богах, героях; 2) символическое сюжетное повествование
(сказ, рассказ и т.п.) о сакральном мире и его взаимодействии с ми-
ром природных явлений и обществом людей; 3) баснословное ска-
зание.
В академическом аспекте термин «миф» не тождественен понятию
«вымысел» или «легенда». Что противоположно обычному упо-
треблению слова для обозначения неправды.
У Гесиода миф – слово о существенно важном, причем важное может
быть и ложью, и истиной. В дальнейшем значения термина увели-
чились. Миф – нить, связывающая воедино прошлое, настоящее и
будущее. Если есть народ, – есть и миф. Если есть миф, то есть (или
был) народ. Нет такой исторической эпохи, в которой отсутствовали
бы мифы.
Если смотреть шире, то у каждой значительной вещи (в философ-
ском смысле) есть миф. Один он у земли, другой – у гор, третий – у



296 
________________________________________________________________ 

воинского знамени и т.д. А. Лосев находил миф (в отрицательном 
смысле) даже у электрического света. 

Мусические искусства – те виды искусств, которые, по античной 
концепции, служат воспитанию души. Термин «мусические искус-
ства» происходит от древнегреческого слова μουσική – музыка. У 
греков так называли не только музыку, но и другие виды искусств, 
которые, по их представлениям, находились под покровительством 
муз. Некоторые виды мусических искусств в античности: 

Поэзия. Включала не только стихи, но и песни, и драму 
(например, трагедии, написанные стихами). 

Музыка. Искусство звука. 
Орхестика (включая мимику) — искусство жеста. 
Трагедия и комедия. Возникли из дионисийских мистерий. 

Неофит (от греч. νεόφυτος – недавно насажденный, новообращенный) – 
новообращённый в христианство. 
Неофитство – радостная, полная счастья пора вступления человека в 
мир веры и Церкви. Вера дает человеку возможность воспринять, 
ощутить любовь Божию. Это время небывалого духовного и эмоци-
онального подъема, человек в этот момент как бы по-новому откры-
вает для себя мир, обретя его Творца; находит истинный смысл 
жизни в мире суеты и призрачного счастья.1 

Палимпсест (греч. παλίμψηστον от πάλιν опять + ψηστός соскоблен-
ный; лат. сodex rescriptus) – в древности – рукопись, написанная на 
пергаменте, уже бывшем в употреблении. Позже это понятие было 
распространено и на наскальные росписи первобытного искусства, 
когда на стенах с полустершимися от времени росписями наносили 
новые изображения. Этот принцип использовали и средневековые 
мастера, когда по старым росписям в храмах или иконным изобра-
жениям, а чаще по старым соскобленным страницам книг писали 
новые. В метафорическом или обобщенном смысле в эпоху постмо-
дерна палимпсест постепенно сделался синонимом культуры вооб-

1 См.: Без указания автора. Неофит // https://azbyka.ru/neofit 



297 
________________________________________________________________ 
 
ще. В картине Varus (1976) художник А. Кифер, например, соединяет 
историю и древние мифы германских племен, апеллируя к симво-
лам коллективной памяти. 
 
Пародия – греч. παρῳδία: παρά – рядом, около, против + ᾠδή – песня; 
букв. пение напротив, наоборот, наизнанку. Подражание литератур-
ным жанрам или отдельному произведению для достижения об-
ратного эффекта. Мифологическая пародия встречается в античной 
Греции (ок. 50-ти комедий). Смех и сатира – вовсе не обязательны.  
В Евангелии успешному богатому герою того времени противопо-
ставлен (рассказом напротив) нищий прокаженный Лазарь, валяю-
щийся под забором богача. Пародия просматривается в Заповедях 
блаженств: мирским достижениям граждан Рима (в том числе куль-
турным) противопоставлены достижения духовные: блаженны ни-
щие духом, плачущие, изгнанные, кроткие, чистые сердцем и т.д.  
В Ветхом Завете «священники призывают народ идти для поклоне-
ния в такие места, как Вефиль и Галгал; Амос переворачивает эти 
призывы с ног на голову с потрясающим эффектом: “Идите в 
Вефиль – и грешите, в Галгал – и умножайте преступления” (Ам. 
4:4)»1. К пародии прибегали многие Христа ради юродивые, обли-
чая людей в пороках.  
В чисто литературном смысле пародия бывает критической (сатира 
и юмор) и синтезирующей (стилизация). Привожу пример послед-
ней: 
 

О Агамемнон! Зачем понапрасну 
Ты кинул в Алфиос* свой пелек* железный? – Уплыл он... 

 
Пелек (греч. πέλεκυς) – древнегреч. двусторонний боевой или це-
ремониальный топор.  
 
Позитивизм – направление в философии и науке. Для позитивиста 
истина – подлинное знание – может быть исключительно позити-
вистским, т.е. тем, которое проверяется и объясняется эмпириче-
                                           

1 Словарь Библейских образов / Под общ. ред. Л. Райкена, Дж. Уилхойта, 
Т. Лонгмана . СПб., 2005. С. 760. 



298 
________________________________________________________________ 

ским опытом; поэтому к истине есть только один путь и никаких 
больше – это научный метод, объективирующий картину мира. Фи-
лософия, а тем более метафизика здесь бесполезны и даже вредны. 
Философии позитивист отводит место лишь внутри позитивизма, в 
статусе «науки о науке». 
Позитивизм – теоретическая основа натурализма в искусстве; про-
изведение может быть создано исключительно на объективно под-
твержденных фактах. Иначе оно не достоверно. Поэтому позитивист 
отрицает художественный вымысел и творческую фантазию. Для 
братьев Гонкур и Золя написание романа есть разновидность кли-
нического исследования. 
Неопозитивизм закономерно сблизился с материализмом и обрел 
особую популярность в интеллектуальной жизни России втор. пол. 
XIX – ХХ вв. Жив он и до сих пор. 

Приквел (англ. prequel – предыстория) – произведение, в котором 
раскрываются предшествовавшие события другого, ранее сочинен-
ного произведения. Пример приквела – произведение К.С. Льюиса 
Племянник чародея, в котором писатель объяснил, как появилась 
Нарния. 

Принцип экономии сил. Первым заявил о нем Герберт Спенсер в 
статье Философия слога (1882). «В основе всех правил, определяющих 
выбор и употребление слов, мы находим то же главное требование: 
сбережение внимания... Довести ум легчайшим путем до желаемого 
понятия есть во многих случаях единственная и во всех случаях глав-
ная цель»1, – писал английский ученый. С одной стороны, трезвая 
мысль. Альтернатива ей – довести ум труднейшим путем до желае-
мого результата. Вроде бы не о чем спорить. Спенсер «подпортил» 
делу тем, что связал принцип экономии сил с эволюцией: организ-
мы и общества развиваются, оптимизируя затраты ресурсов. Что 
перекликалось с его же идеей «выживания наиболее приспособлен-
ных». Неудачными оказались и примеры из области филологии: ак-

1 Спенсер Герберт. Философия слога // Он же. Собрание сочинений. В 7 тт. Т. 1. 
СПб, 1866. С. 77. 



299 
________________________________________________________________ 

цент «размазывался» и смещался с заботы о читателе на формот-
ворчество писателя, причем понятое тоже сомнительно.  
Чем и воспользовался Малевич. Экономию сил он рассматривал как 
пятое измерение, и с точки зрения этого измерения должны оцени-
ваться все изображения и элементы живописи, цвета, музыки и т.д. 
Как всегда, Малевич придал своей теории псевдофилософский 
флер, сдобрив замысловатой риторикой.1 На деле же оказалось: са-
мой экономичной формой в живописи назначена абстракция, а 
проще – квадрат; самым «экономичным» цветом этого квадрата 
установлен первоначально черный. Однако черный – надо еще за-
красить, т.е. потратить силы, когда существенно легче их вообще не 
расходовать, взяв чисто белый холст. Выдумка своеобразная: быть 
художником, не притрагиваясь к кистям и краскам. Тогда следовало 
бы честно признать: лень – двигатель прогресса. 
Что общего между мыслью Спенсера и теорией Малевича? Надо 
обладать или большой фантазией, чтобы найти сходство, или ниче-
го не понимать в философии. 
Задолго до Малевича в России о принципе экономии сил положи-
тельно высказывался Александр Веселовский (1838–1906), писавший: 
«Достоинство стиля состоит именно в том, чтобы доставить возмож-
но большее количество мыслей в возможно меньшем количестве 
слов»2. Слабое место здесь – упоминание стиля, фактически замена 
им выразительности художественного образа. Но фактически анало-
гичная мысль выражена и в афоризме Н. Некрасова: «Правилу сле-
дуй упорно: / Чтобы словам было тесно, / Мыслям — просторно»3. 
Фокус научного значения обсуждаемого «принципа» находился во 
все еще расстроенном состоянии. Ибо альтернатива возникала опять 
нелепая: «Словам должно быть просторно, а мыслям тесно». Но чем 
это будет отличаться от пустой болтовни? Ничем.  

1  О том, что теории Малевича, поверяемые философией, не выдерживают кри-
тики см.: Васина М.В. Реформация Казимира Малевича // Духовные начала русского 
искусства. Материалы VI Международной научной конференции Духовные начала рус-
ского искусства и образования («Никитские чтения»). Великий Новгород, 2006. С. 
113–120. 

2 Веселовский А. Собрание сочинений. Т. I. СПб., 1893. С. 445. 
3 Некрасов Н.А. Подражание Шиллеру. II. Форма // Он же. Полное собрание со-

чинений и писем. В 15 тт. Т. 3. Л., 1982. С. 214. 



300 
________________________________________________________________ 

Философ Иван Ильин, не стесняясь идеи Спенсера, позже даже раз-
вил ее, говоря о законе двойной экономии в искусстве: экономии 
предметной и экономии внимания. Первая придает уверенность арти-
сту в своем создании, в его необходимости, в художественной состо-
ятельности и неопровержимой силе. Вторая – помогает актеру 
удерживать внимание зрителей, поскольку внимание людей кон-
центрируется с трудом, ненадолго и поверхностно, его следует эко-
номить.1 
В меньшей степени чем Малевич, но взвешенному восприятию 
принципа экономии сил подпортило мнение Р. Авенауриса: «Если 
бы душа обладала неистощимыми силами, то для нее, конечно, бы-
ло бы безразлично, как много истрачено из этого неистощимого ис-
точника; важно было бы, пожалуй, только время, необходимо за-
траченное. Но так как силы ее ограничены, то следует ожидать, что 
душа стремится выполнить апперцепционные процессы по воз-
можности целесообразно, т.е. с сравнительно наименьшей затратой 
сил, или, что то же, с сравнительно наибольшим результатом»2. По-
добная точка зрения отдает позитивизмом; во всяком случае, к ис-
кусству вряд ли приложима. Если душа начнет искать наименьшей 
затраты сил, то она мало что поймет, а сама способна будет создать 
только нечто примитивное – не более чистого холста Малевича. 
Лень никого до добра не доводила. «Душа обязана трудиться», как 
сказал поэт. А сила ей дается свыше Духом Святым.  
В.Б. Шкловский в данном вопросе указывал на ошибку: «Мысли об 
экономии сил, как о законе и цели творчества, может быть, верные в 
частном случае языка, т.е. верные в применении к языку „практиче-
скому“, – эти мысли, под влиянием отсутствия знания об отличии 
законов практического языка от законов языка поэтического, были 
распространены и на последний. Указание на то, что в поэтическом 
японском языке есть звуки, не имеющиеся в японском практиче-
ском, было чуть ли не первое фактическое указание на несовпадение 

1 Ильин И.А. Основы художества. О совершенном в искусстве // Он ж е. Собра-
ние сочинений. В 10 тт. Т. 6, кн. I. М., 1996. С. 173. 

2 Авенариус Рихард. Философия как мышление о мире согласно принципу 
наименьшей меры силы. СПб, 1913. С. 3. 



301 
________________________________________________________________ 

этих двух языков»1. Но сам Виктор Борисович не категоричен в от-
рицании принципа экономии сил. Он уточняет: «Поэтому прихо-
дится говорить о законах траты и экономии в поэтическом языке не 
на основании аналогии с прозаическим, а на основании его соб-
ственных законов»2. То есть речь идет уже не об отрицании «прин-
ципа», а его специфике в отношении поэтического языка. 
Настойчивым критиком оказался остроумный Л. Выготский: «Со-
вершенно верно, что нам покажется мелочной та экономия, кото-
рую, по мнению Веселовского, совершает поэт, когда в возможно 
меньшем количестве слов он сообщает нам возможно большее ко-
личество мыслей. Можно было бы показать, что дело происходит 
как раз обратным образом: если пересказать возможно экономичнее 
и короче, как это делает театральное либретто, содержание какой-
нибудь трагедии, мы получим неизмеримо большую экономию в 
том наивном смысле, о котором говорит Веселовский. Мы увидим, 
что поэт, наоборот, прибегает к крайне неэкономному расходова-
нию наших сил, когда искусственно затрудняет действие, возбужда-
ет наше любопытство, играет на наших догадках, заставляет раздва-
иваться наше внимание т. п.»3.  
Разумеется, речь должна идти не о желании художника трудиться 
меньше. Фраза, брошенная Н. Евреиновым, «искусство требует 
жертв»4, превзошла смысл, вложенный в нее автором: чем больше 
художник расходует и тратит нервной энергии, тем произведение 
больше потрясает. С Выготским не надо спорить. Разговор логичней 
вести о силе образного воздействия на зрителя (читателя). Другое 
дело – особенности восприятия самого зрителя (читателя): художе-
ственное произведение действует на каждого человека по-разному и 
может привести к далеко неодинаковым результатам и последстви-
ям.  
На мой взгляд, частая ошибка при спорах состоит в неверном ак-
центе: многие полемисты делают упор на количество затраченной 

1 Шкловский В. Б. Искусство как прием // Он же. О теории прозы. М., 1983. С. 9–
25. 

2 Там же.  
3 Выготский Л.С. Психология искусства. М., 1968. С. 256. 
4 Евреинов Н.Н. Школа этуалей. Эпизод из жизни Аннушки, горничной. Из ре-

пертуара Кривого зеркала // Изд. журн. Театр и искусство. Пг., 1911. 



302 
________________________________________________________________ 

энергии по ходу самого творческого процесса в целом, а не на поиск 
воздействия наиболее выразительных средств художественного обра-
за. Да, Выготский говорит о сложном превращении чувств в аффек-
ты: они (чувства) развиваются в двух противолежащих направлениях 
и в завершающей точке взаиморазрешаются. Это, по Выготскому, 
создает важный фактор: воздейственность искусства, порождает его 
особую функцию – катарсис: происходит преображение смысловой 
сферы зрителя (читателя). Причем произведение искусства, вызывая 
катарсис, совершает двойное действие: создает переживание и одно-
временно обеспечивает возможность понимания. Хотя опять-таки у 
зрителя переживания можно добиться с помощью лишь чувств, а 
понимание возникает при посредстве ума. А чем при создании 
произведения пользуется художник? И тем и другим. По мнению 
А. Довженко, потрясать может только тот, кто сам был потрясен. 
Ключевое слово «был». Ибо в момент потрясения художник пере-
живает, а не творит. Творить он может тогда, когда уже пережил и 
осознал свое былое состояние. 
И как бы ни протекал такой процесс у людей по-разному, тем не 
менее существует некий критерий истинности. Можно создать 
огромное полотно Вечная Россия (300 × 600 см), с многотысячной 
толпой и массой атрибутов, как это сделал И. Глазунов, а можно 
сказать о том же самом с помощью всего трех фигур, как написал 
М. Нестеров в картине Лисичка размером втрое меньше 
(101 × 127 см). Что не стоит понимать в качестве обесценивания мно-
гофигурной композиции и большого формата, равно и превозно-
шение малоформатных произведений с минимальным количеством 
фигур и атрибутики. Явление Христа народу (540 × 750 см) кисти 
А. Иванова превышает размером холст Глазунова, но можно ли счи-
тать картину Вечная Россия лучше? Ответ же очевиден. Критерий ху-
дожественности заключен в выразительности образа и его философ-
ской глубине. 
Сам принцип экономии сил не содержит в себе императивов. Он 
ничего не навязывает, а только предлагает. В нем самом отсутствуют 
оценочные категории, поскольку он только средство. Оценка зрителя 
возникает при просмотре уже готового произведения, в котором 
«принцип» может быть внешне незаметен, но присутствовать в кар-



303 
________________________________________________________________ 

тине. А может и не присутствовать, на мой взгляд, как у А. Иванова в 
«Явлении…». Будет ошибкой считать принцип экономии сил гаран-
тией успешного создания произведения. Никаких гарантий нет и 
быть не может. Напротив, «принцип» требует постоянной работы, 
как подтвердил и Выготский. Труда и таланта никто не отменял.  
Разумно, наверное, согласиться с тем, что принцип экономии сил в 
искусстве имеет многообразные интерпретации и зависит от точки 
зрения конкретного исследователя. Поэтому научный интерес к 
означенному вопросу, по всей видимости, будет оставаться и в бу-
дущем. Ведь та же «языковая экономия непременно предполагает 
успешность коммуникации, а это значит, что обе участвующие в 
диалоге стороны должны продемонстрировать свои способности: 
говорящий способен создать емкое лаконичное языковое высказы-
вание, а слушающий способен быстро и адекватно понять получен-
ную информацию»1. У тех же военных нет времени отдавать прика-
зы языком Л. Толстого. Но это не предписывает писателю употреб-
ление исключительно коротких предложений; он не обязан избегать 
подробностей и изображать предметы лишь в общих чертах; тем не 
менее любому его слову следует быть предельно информативным. 
Идеальным образцом является талантливое поэтическое слово. По 
признанию Ю. Лотмана, «небольшое по объему стихотворение мо-
жет вместить информацию, недоступную для толстых томов неху-
дожественного текста»2. И напротив, плохие стихи не несут инфор-
мации или несут ее в слишком малой мере.3 
В языке лингвистика рассматривает две тенденции: тенденцию из-
быточности языковых средств и тенденцию их экономии. Первая 
утверждает: каждое означаемое стремится быть названо как можно 
большими означающими. Отсюда – синонимия. Тенденция эконо-
мии свидетельствует об обратном: каждое означающее (слово) стре-
мится назвать как можно больше означаемых (иметь как можно 
больше значений). Отсюда многозначность слов, возможность появ-

1 См.: Пруцких А.А. Принцип экономии языковых усилий и его влияние на язы-
ковое развитие // Известия Байкальского государственного университета. Т. 34. Ир-
кутск, 2024. № 3. С. 555. 

2 Лотман Ю.М. Анализ поэтического текста. Л., 1972. С. 35. 
3 Там же. С. 127. 



304 
________________________________________________________________ 

ления переносных значений, метафор и т.п. Обе тенденции дей-
ствуют в языке, т.е. язык (а он присущ, разумеется, и изобразитель-
ному искусству) рассматривается как живой организм.  
Избыточность и экономия в языке составляют диалектическое един-
ство. То, что выглядит как избыточность под одним углом зрения, 
будет восприниматься как экономия — под другим. Нередко избы-
точное в плане содержания, может стать экономным в плане выра-
жения, и наоборот.  
Возникает соблазн выстроить цепь синонимов: принцип экономии сил 
= лапидарность = лаконичность. Но она в известной степени будет 
ошибочной. Эти термины имеют разные значения:  
1) лапидарность – краткость, сжатость, ясность и выразительность
слога или стиля; дослов. с лат. lapidarius – высеченный на камне; ука-
зывает на четкость и доходчивость; в русский язык пришло из
немец. со значением предельно сжатый; считается строже лаконич-
ности;
2) лаконичность – краткое и точное выражение мысли (равно в
письменном виде и в устной речи); требует как можно меньшего ко-
личества слов, но без ущерба для смысла или контекста повествова-
ния; присуща высказываниям разных стилей, но в официально-
деловой речи – одна из ведущих стилевых черт; может уступать в
выразительности лапидарности; по сравнению с последней, допус-
кает большую свободу в выборе средств.
Да, все три указанные понятия относительно связаны между собой,
однако функционируют лишь в области лингвистики и коммуника-
ции. Прямолинейно прилагая их сразу все три к станковой компо-
зиции, мы получим плакат, вместо живописи.1 А в поэтике компо-

1 Любую идею легко извратить и довести до абсурда. Не является исключением 
и принцип экономии сил. О Малевиче уже говорилось. Позднее его превзошел Ив 
Кляйн, организовавший выставку Пустота в 1958 г. Если Малевич просто облегчал 
себе работу, сводя ее практически на ноль, то Кляйн умудрился заработать еще и 
огромные деньги. Он устроил перформанс, сопровожденный феерическим шиком. 
Пиар и реклама создали нужный ажиотаж. Был арендован специальный просторный 
зал. «Синие портьеры, синие костюмы, даже синие напитки ждали гигантскую очередь 
из посетителей на входе. Внутри же их встретили светло-голубые стены и… совершен-
ная пустота: пустой зал со стоящим посередине его пустым шкафом, стеклянным со 
всех четырех сторон», – как сообщала потом пресса. Кляйн, разумеется, оказался «не-
понятым художником». Он объяснял, что Пустота задумывалась как космическое 



305 
________________________________________________________________ 

зиции есть своя специфика, подобная законам траты и экономии в 
поэтическом языке, о чем писал Шкловский. Главное, что такая спе-
цифика есть, и она жизнеспособна. 
Значит, на будущее сохраняется почва для дальнейших дискуссий. 
Ибо по некоторым данным важный феноменологический спор 
остался не оконченным.  

Продукция [лат. productio] —это обобщенное понятие, которое 
охватывает совокупность товаров, производимых каким-либо пред-
приятием, отраслью промышленности или всем хозяйством страны 
за определённый промежуток времени. Современные юристы разъ-
ясняют: «Продукция может быть материальной или нематериаль-
ной, и она представляет собой конечный результат производствен-
ной или творческой деятельности. Вот несколько ключевых аспек-
тов, связанных с понятием “продукция”: 
1) Материальная продукция: Это товары и продукты, которые можно
видеть, осязать и использовать. Примерами материальной продук-
ции являются автомобили, одежда, электроника, продукты питания
и многие другие товары.
2) Нематериальная продукция: Это услуги, знания, информация и
другие продукты, которые не имеют физической формы. Примера-
ми нематериальной продукции являются консультации, образова-
тельные услуги, программное обеспечение, лекции и т. д.»1.
В этом списке нет произведений искусства и литературы. Что ра-
зумно: человек – не машина.
Однако в свое время у большевиков была иная точка зрения.
М. Калинин заявлял: «А что значит коммунизм? Это значит: давай
как можно больше продукции и как можно лучшего качества! При
этом я имею в виду продукцию не только физического, но и интел-
лектуального труда – продукцию инженеров, архитекторов, писате-

пространство, которое надо было буквально ощутить на себе, поверить в космическую 
пустоту и ее холод. Зрители неизбежно почувствовали холод, а вот для Кляйна пустота 
оказалась горячо доходной. 

1 Юридическая компания «Суворов Лигал» // https://suvorov.legal/produktsiya/ 



306 
________________________________________________________________ 

лей, учителей, врачей, артистов, художников, музыкантов, певцов и 
т. д.»1. 
Когда человеку отводится роль винтика и колесика в государстве, 
понимаемом и устроенном как машина подавления, а не как еди-
ный организм бытия, то иного мнения и ждать не приходится. 

Пуритане (англ. Puritans, от лат. puritas «чистота») – английские 
протестанты, не признававшие авторитет официальной церкви, по-
следователи кальвинизма в Англии в XVI—XVII веках. Своё название 
пуритане получили за стремление «очистить» Англиканскую цер-
ковь; также они провозгласили себя избранными и истинными цер-
ковными реформаторами: призывали мессу заменить проповедью; 
отсюда отрицали церков. таинства и благодать Божию; считали не-
обходимым упростить одни обряды и упразднить другие; требовали 
заменить епископат выборными старейшинами (пресвитерами) и 
изъять украшения в храмах. 
Отличались особым ригоризмом, доходящим до жестокости и 
убийств. Американских индейцев, например, пуритане убивали, а 
не проводили ко Христу. 

Ремейк (англ. remake – переделка) – термин, означающий выпуск но-
вых версий уже существующих произведений искусства с видоизме-
нением или добавлением в них собственных характеристик. Ремейк 
не цитирует и не пародирует источник, а наполняет его новым и ак-
туальным содержанием, однако «с оглядкой» на образец. Может по-
вторять сюжетные ходы оригинала, типы характеров, но при этом 
изображать их в новых исторических, социально-политических 
условиях. 

Ремикс (англ. remix) – версия произведения, зафиксированная поз-
же оригинальной версии, как правило, в более современном виде; 
иногда создается путем «смешивания» нескольких частей исходной 

1 Калинин М.И. О коммунистическом воспитании (Доклад на собрании партий-
ного актива гор. Москвы 2 октября 1940 г.) // https://realnoevremya.ru/articles/ 222185-
vospitanie-kommunizmom-kak-kalinin-hotel-pereprogrammirovat-narod 

https://realnoevremya.ru/articles/222185-vospitanie-kommunizmom-kak-kalinin-hotel-pereprogrammirovat-narod
https://realnoevremya.ru/articles/222185-vospitanie-kommunizmom-kak-kalinin-hotel-pereprogrammirovat-narod


307 
________________________________________________________________ 

композиции; частными случаями ремикса являются: ремикширова-
ние, мегамикс – компиляция нескольких произведений. 

Сиквел (англ. sequel от лат. sequella – продолжение; приложение) – ху-
дожественное повествование или композиция, по сюжету являю-
щиеся продолжением какого-либо произведения. Особый разряд 
сиквелов составляют «духовные сиквелы», которые не являются 
прямыми продолжениями, однако рассматривают тот же свод по-
нятий и идей, что и произведения, предшествующие по сюжету. 

Сэмплинг (англ. sampling – образец, проба). Изо-сэмплинг – явление, 
когда автор картины копирует в своем произведении фрагменты 
чужих работ. Вот очередной пример «излишних сущностей», ибо 
выше было показано, что компиляция и есть использование частей 
для создания целого. Несомненно одно: изо-сэмплинг звучит намно-
го внушительней, а главное – без оттенка на тот или иной намек о 
заимствовании, хотя на самом деле весьма ощутимо отдает плагиа-
том.1 Тем не менее не обошлось без прогресса. В нач. 1980-х гг. ху-
дожники стали использовать сэмплинг для создания новых произ-
ведений из фрагментов звука, изображения, музыки, танца и пред-
ставлений. Например, К. Марклай и К. Брейтс манипулировали 
фильмами и музыкой, ремикшируя знакомые кадры в эпические 
истории. 

Тарантизм (от ит. tarantola – вид ядовитого паука) – массовый пси-
хоз в Европе со ступором и маниакальным стремлением танцевать. 
Люди мнили, что они укушены тарантулом и – для спасения от 
смерти, – взявшись за руки, танцевали, а теряя сознание, в судорогах 
падали на землю, у них при этом изо рта шла пена. Подчас «уку-
шенные» перемещались в воду, где многие находили свою смерть. 
Одна из ужасных вспышек тарантизма произошла в Страсбурге в 
1518 г. Началось с того, что фрау Троффеа незадолго до начала фе-
стиваля Марии Магдалины вышла во двор и неожиданно для всех 
принялась исступлённо танцевать. Пляска продолжалась весь день. 

1 Подроб. см.: Аренгауз Евгений. Изо-сэмплинг // http://danchee.ru/izo-sempling/. 



308 
________________________________________________________________ 

К вечеру измученная женщина рухнула на землю и от бессилия 
уснула. Однако и во сне ее мышцы дергались, будто в танце. После 
пробуждения фрау снова бросилась танцевать; ее ноги были уже 
окровавлены. На третий день неистовой пляски Троффеа выглядела 
настолько истощенной, что ее отправили в храм с надеждой на ис-
целение. Болезнь оказалась неизлечимой: женщина умерла. Это 
имело последствия. После ее смерти начали танцевать еще десять 
горожан. Спустя месяц, агония постигла ок. 400 чел. и почти каж-
дый через пару дней лишался жизни от истощения. В течение одно-
го месяца все больше и больше жителей Страсбурга выходили на 
улицы, извиваясь в жутком танце. От такого бедствия ежедневно 
умирало около десятка горожан. И чтобы помочь одержимым тан-
цевальной чумой, знающие люди применяли множество методов 
лечения, в том числе и связыванием: больных кутали в ткань и 
прочно стягивали веревками для облегчения болезни, а некоторые 
из танцевавших просили особенно туго перехватывать им живот и 
бить, дабы облегчить участь. Поскольку безумцы быстро теряли си-
лы, то их пытались накормить принудительно, что давало кратко-
срочный эффект: мания якобы проходила, но ненадолго. Согласно 
дошедшим до нас письменным историческим источникам, постра-
давшие, которых удалось спасти, потом рассказывали, что в ходе 
танца не видели ничего вокруг и просто были «обречены» двигаться 
под давлением «неизвестной силы». 
Самый поздний случай тарантизма отмечен в 1959 г. До сих пор 
среди специалистов нет единого мнения о причинах произошедше-
го. 
Остается добавить несколько деталей, говорящих о многом. Древнее 
название Страсбурга – Аргенторат (лат. Argentoratum), по версии 
кельтов, происходит от имени богини денег, которой они поклоня-
лись. 
Ныне город с 1992 г. имеет статус «парламентской столицы Евро-
пы», поскольку является местом заседания Совета Европы с 1949 г. и 
Европейского парламента, также с 1992 г. В Страсбурге находится 
Европейский суд по правам человека. 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B0%D1%82%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%8F%D0%B7%D1%8B%D0%BA


309 
________________________________________________________________ 

Эйдос (греч. εἶδος – вид, облик, образ), термин античной философии 
и литературы, первоначально обозначавший «видимое», «то, что 
видно», но постепенно получивший и другие смыслы. В контексте 
данной книги, это способ организации не внутренней, а внешней 
(видимой) личной жизни и/или всего бытия (среды) народа. В сред-
невековой и современной философии, эйдос – категориальная струк-
тура, трактующая исходную семантику какого-либо понятия. 

Decorum (лат. – приличие, пристойность) – имеет отношение к внеш-
нему приличию, к подобающей обстановке. У латинян decor – еще 
«достойное благообразие» (ср. с цер.-слав. – книжн.
величественная, торжественная красота), то же, что honor – «украше-
ние» в смысле «хвала, слава, почет». Термин decor – от «deceat» – «то, 
что подобает». Цицерон сравнивал греч. πρέρον с лат. decorum и 
считал их синонимами. «Decor ornamentorum» означало «уместность 
украшений», т.е. оправданность частностей касательно целого. Про-
тивоположное знач.: indecentia – «непристойность». У римлян 
decorum – «сообразное, надлежащее, подобающее» – относится и к инди-
видуальной красоте. Каждый предмет должен иметь свой «декорум» 
в отличие от всеобщей, абсолютной красоты, которую обозначали 
греч. συμμετρία. Художники призваны создавать произведения, пе-
редающие уважение и достоинство; они должны соответствовать за-
думанным посланиям и темам. Жестам персонажей в живописи, 
наряду с демонстрацией чувства, необходимо было соответствовать 
возрасту, рангу и положению изображаемого человека. Концепция 
декорума получила распространение во время Тридентского собора, 
где устанавливались правила для религиозного искусства. Художни-
кам советовали избегать чрезмерной драмы или чувственности, а 
фокусироваться на ясности и моральной целостности. 
Декорум явился выходом для некогда стоявшей проблемы «мане-
ры – слишком мало, мораль – слишком много». Вот он и выступил 
как элемент этикета, т.е. стал предписанным пределом уместного 
социального поведения в определенной ситуации. 
Глагол «decorare» (украшать) употреблялся в смысле «возвеличивать, 
прославлять», в отличие от «ornare» (украшать) – «снабжать необхо-
димым, оснащать, вооружать». Римскому легионеру был необходим 



310 
________________________________________________________________ 

ornamentum – дорогое снаряжение; украшалось гравировкой и че-
канкой, но его главная функция – охрана жизни в бою. Императору 
же полагался Decorum (во время триумфа). В это понятие входили: 
«пурпурная мантия триумфатора, лавровый венок, триумфальные 
арки и колонны, шествия и все связанное с празднованием триумфа 
в особо торжественных случаях. Декор нес в себе идеологический 
смысл. Орнамент имел формальное значение»1. 
См. ниже статью «Оrnamentum». 

Сontemporary art (англ. contemporary – актуальный, современный) –
применительно к искусству термин возник в хореографии по назва-
нию танца – Contemporary dance. В изобразительном искусстве под 
этим термином понимается тотальная раскрепощенность художни-
ка, его безудержная фантазия, фонтанирующая импровизация, 
призванная выразить внутреннее Я автора, создание произведения, 
непременно провокативного по отношению к зрителю, без призна-
ков национальной культуры и времени создания. Идеология 
contemporary art сфокусирована в словах Питера Вайбеля, курато-
ра 4-й Московской биеннале современного искусства: «…есть 
пессимистический и оптимистический взгляд. Первый состоит в 
том, что отмирают прежние сообщества. Можно смотреть на это с 
консервативных позиций, защищая традиционные ценности, а 
можно послать эти ценности к черту. Например, есть семья, каждый 
сидит в своей комнате, никто не хочет общаться друг с другом, и по-
лучается, что семьи как сообщества не существует. Но одновременно 
эти люди связаны с десятками других людей. Старые сообщества 
просто заменяют новые. Я, кстати, критически настроен к институту 
семьи, ничего не имею против его разрушения. В шестидесятые го-
ды же возникла идея, что с семьи начинается авторитарное государ-
ство»2 

1 Власов В.Г. К определению понятия «декоративность» в различных видах 
изобразительного искусства. // «Архитектон: известия вузов». Екатеринбург, 2009. № 2 
(26) 

2 Вайбель Петер: Россия постоянно себя переписывает. Интервью // 
http://artchronika.ru/themes/петер-вайбель-«россия-постоянно-себя/. 



311 
________________________________________________________________ 
 
Memoria (лат. память, > memor – помнящий; памятливый, > из пра-
индоевроп. *men- – думать). Память – способность разума накапли-
вать те или иные процессы и воспроизводить их в дальнейшем с 
наибольшей точностью. Память рождает целый спектр человече-
ских переживаний; в ней соединяются вера и жизнь с желанием по-
слушания Богу. Из воспоминаний возникает опыт, а затем – искус-
ства (как сфера порождения и становления) или наука (как область 
бытия). Мemoria являет собой форму отношений живых и мертвых, 
и это всегда коллективный феномен. Религиозный и социальный 
аспекты объединяются в главном виде memoria – в поминовении жи-
выми мертвых. Изображения, будучи способом наглядно выразить 
то, что произносится при назывании имени поминаемого или 
вспоминаемого, и таким образом обозначить его «настоящее», его 
«реальное присутствие» среди живых, тоже являют собой род memo-
ria. Искусство и литература содержали мемориальный момент, т.е. 
были своего рода ars memorativae. Создание музеев и архивов тоже 
несет в себе коннотации памяти.  
Мemoria – это сознание, причем одновременно внешнего мира, пом-
нящего субъекта и Бога.  
Memoria –  один из пяти канонов классической риторики, связанный 
с составлением и произнесением речей и прозы.  
В государственном делопроизводстве России XVIII–XIX вв. – памят-
ная записка, выписка, представленная на утверждение. Memoria-
записка свидетельствовала таким образом о беспамятстве русского 
самосознания того времени. 
 
Оrnamentum – orna- от глаг. orno – украшать + -ment (суфф.) + -um. 
ornamentum – лат. сущ.: 1) снаряжение, вооружение, оружие, сбруя; 2) 
одежда, наряд, убранство, драгоценности; 3) знаки отличия, награды, зва-
ние, титул; 4) орнамент, украшение; 5) честь, слава, прикрасы. 
«”Decor ornamentum” означало “уместность украшений”, оправдан-
ность деталей по отношению к целому. Противоположным по 
смыслу считалось слово “indecentia” — “непристойность”» (Власов 
В.Г.).  

https://ru.wiktionary.org/wiki/orna-?action=edit&redlink=1
https://ru.wiktionary.org/wiki/orno
https://ru.wiktionary.org/wiki/-ment


312 
________________________________________________________________ 

В отличие от decorum, ornamentum, прежде всего по причине 
бóльшей абстрагированности, имеет в композиции произведения 
или ремесленного изделия вспомогательное, формальное значение. 
Латинянин мог с гордостью сказать: «Mater mea est meum 
ornamentum» – Моя мать – моё украшение. 
См. выше статью «Decorum». 

Pars pro toto – лат. часть (взятая) вместо целого; – это прием в искус-
стве или фигура речи, когда название (показ, демонстрация) части 
объекта, места или понятия используется или воспринимается как 
обозначение всего объекта, места или понятия. Один из современ-
ных специалистов определил: «…вкупе с резонансным воздействием 
потенциальных межчувственных связей реальные образуют в этом 
случае эффект, при котором часть еще более полноценно заменяет 
целое и увеличивает объемность и многомерность смысла»1. Имен-
но для увеличения объема и многомерности смысла, большей выра-
зительности его, но более экономными средствами и применяется 
указанный прием. 
Противоположностью pars pro toto является totum pro parte – лат. 
целое вместо части. 

*** 

1 Коляденко Н.П. Синестетичность музыкально-художественного сознания (на 
материале искусства ХХ века). Новосибирск, 2005. 



313 
________________________________________________________________ 

Литература 

1. Абашин Сергей. Советская власть и узбекская махалля // Непри-
косновенный запас. М., 2011. №4,.

2. Авенариус Рихард. Философия как мышление о мире согласно
принципу наименьшей меры силы. СПб, 1913.

3. Аксенов Игорь, протоиерей. Богословские основания почитания
Пресвятой Богородицы // http://www.na-gore.ru/articles/aks_
doklad_bogor.htm.

4. Александровский Г. Этюды по психологии художественного
творчества. «Ревизор» Гоголя // Ежегодник коллегии Павла Га-
лагана. 1897-1898. Киев, 1898.

5. Анненков П.В. Литературные воспоминания. Л., 1928.
6. Антоний Великий, преп. Наставления о доброй нравственности

и святой жизни, в 170-ти главах // Добротолюбие. В 5 тт. Т. 1.
М., 1905.

7. Арсланов В.Г. История Западного искусствознания ХХ века. М.,
2003.

8. Барт Р. Избранные работы. Семиотика. Поэтика. М., 1989.
9. Безансон А. Запретный образ. М., 1999.
10. Безелянский Юрий. Улыбка Джоконды: Книга о художниках. 

М., 1999. 
11. Без указания автора. Выставка Кузьма Петров-Водкин. К 145-

летию со дня рождения в К Gallery (Россия, Санкт-Петербург):
«Другой» Петров-Водкин, или творчество художника без крас-
ных коней и натюрмортов с селёдкой //
https://otzovik.com/review_16791310.html.

12. Без указания имени. Знаменитые художники-масоны //
https://esotericfreemasons.com/masonic/famous-freemason-
painters/

13. Бенуа А.Н. Художественные ереси // Золотое руно. М., 1906.
№ 2.

14. Беркли Д. Алкифрон, или Мелкий философ. СПб., 2000.



314 
________________________________________________________________ 

15. Беседа с И.Е. Репиным (по телефону от нашего корреспонден-
та) // Русское слово. М., 1913. 17 (30) янв. (№ 14).

16. Блейхер В.М., Крук И.В. Толковый словарь психиатрических
терминов // http://vvvvv.narod.ru/biblioteka/catalog/pz/bv/bv44.
html.

17. Болдина Е.Е. Особенности интерпретации оригинальной футу-
ристической концепции Велимиром Хлебниковым в статье
Наша основа (1919) // Stephanos. М., 2022. № 4 (54).

18. Буало Н. Письмо к г-ну Перро. Спор о древних и новых. М.,
1985.

19. Буслаев Ф.И. Задачи современной эстетической критики // Рус-
ский вестник. СПб., 1868. № 77.

20. Бычков В. Философская антропология. М., 2018. Т. 4. № 1.
21. Бычков В.В. Эстетика. М., 2004.
22. Вазари Дж. Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев,

ваятелей и зодчих. Полное издание в 1 т. М., 2008.
23. Василий Великий, святитель. Творения. Ч. 2. М.,1891.
24. Васина М.В. Реформация Казимира Малевича // Духовные

начала русского искусства. Материалы VI Международной
научной конференции Духовные начала русского искусства и об-
разования («Никитские чтения»). Великий Новгород, 2006.

25. Вахрушева Е.Ю. Вкус как антропологический феномен западной
культуры. Автореферат диссертации на соискание ученой сте-
пени кандидата философских наук. Ростов-на-Дону, 2011.

26. Вейсман А.Д. Греческо-русский словарь. Изд. 5-е. СПб., 1899.
27. Веселовский А. Собрание сочинений. Т. I. СПб., 1893.
28. Вёльфлин Г. Классическое искусство. СПб., 1912.
29. Винчигуэрра Лоренцо. Aesthetica sive Ethica. Спиноза о сущности

искусства // История философии. М., 2010. №15.
30. Витрувий. Десять книг об архитектуре. Т.1. М., 1936.
31. Власов В.Г. К определению понятия «декоративность» в раз-

личных видах изобразительного искусства. // «Архитектон: из-
вестия вузов». Екатеринбург, 2009. № 2 (26).

32. Власов В.Г. Стили в искусстве. Словарь. Т. 1. СПб., 1998.



315 
________________________________________________________________ 

33. Волкова А.Г. Понятие «секта» с точки зрения судебной лингви-
стики // http://www.ling-expert.ru/conference/langlaw1/
volkova_religsektinlanglaw.html

34. Волошин М. Россия. Индивидуализм в искусстве. М., 1988.
35. Выготский Л.С. Психология искусства. М., 1968.
36. Вяткина А.Г. Вкус как всеобщая и исключительная способ-

ность: анализ подходов // Вестник ВГУ. Воронеж, 2013. №2.
37. Габричевский А.Г. Морфология искусства. М., 2002.
38. Галахов А.Д. Из «сороковых годов» // Гоголь в воспоминаниях

современников. М., 1952.
39. Гегель Г.В.Ф. Эстетика. В 4 тт. Т. 4. М., 1973.
40. Герцен А. Концы и начала искандера. Norrkoeping, 1863.
41. Гёте. Дух времени // Философский энциклопедический сло-

варь. М., 2010.
42. Гильдебранд А. Проблема формы в изобразительном искусстве.

М., 1914.
43. Горина Т. Н. Творческая биография Николая Николаевича Ге:

Краткий очерк. М., 1977.
44. Горичева Т. Православие и постмодернизм. Л., 1991.
45. Гурджиев Г.И. Всё и вся. Рассказы Вельзевула своему внуку.

Часть 1. М., 2011.
46. Гурджиев Г.И. Четвёртый Путь к Сознанию / Перев. с англ.

Е. Мирошниченко. М., 2017.
47. Гусев Н.В. Некоторые приемы построения композиции в древ-

нерусской живописи XI–XVII веков. // Сб.: Древнерусское ис-
кусство. Художественная культура Новгорода. М., 1968.

48. Данько Е.А. Воспоминания о Федоре Сологубе // Лица. Биогра-
фический альманах. Вып. 1. СПб., 1992.

49. Дасье Анна. О причинах испорченности вкуса (1714) // Сб.: Ис-
тория эстетики в памятниках и документах. Т. 2. М., 1985.

50. Дворецкий И.Х. Латинско-русский словарь. М., 1976.
51. Дейвис де Кампос, Таис Малыш, Жуан Антонио Бонатто-Коста,

Жералду Перейра Жотц, Лино Пинту де Оливейра-младший, Ан-
дреа Оксли да Роша. Это не просто нейроанатомическое изоб-
ражение в Сотворении Адама Микеланджело Буонарроти, это



316 
________________________________________________________________ 

изображение золотого сечения // Clinical Anatomy. 28-й т. Вып. 6. 
Сентябрь 2015 г. 

52. Денисов А.В. Критерии плагиата в музыкальном искусстве: ис-
торический аспект проблемы // Южно-Российский музыкаль-
ный альманах. Ростов на Дону, 2022. № 1.

53. Деяния Вселенских Соборов. Т. 7. Казань, 1891.
54. Дугин А. Модерн отчаянно врал о самом себе //

https://dzen.ru/a/Z3HDuNt0zwsqa MSu
55. Евреинов Н.Н. Школа этуалей. Эпизод из жизни Аннушки, гор-

ничной. Из репертуара Кривого зеркала // Изд. журн. Театр и
искусство. Пг., 1911.

56. Егорова А.С. Оммаж – новый способ свободного использования
произведения // Журнал Суда по интеллектуальным правам.
М., 2023. Сентябрь. Вып. 3 (41).

57. Женетт Ж. Фигуры. Т.1. Т.2. М., 1998.
58. Занусси К. Что будет с Европой? // Вопросы философии. М.,

1990. № 4.
59. Игнатий (Брянчанинов), епископ. Сочинения. Т. I. Аскетические

опыты. 3-е изд. СПб., 1905.
60. Ильин И.А. Основы художества. О совершенном в искусстве //

Он же. Собр. соч. в 10 тт. Т. 6. Кн. 1. М., 1996.
61. Иоанн Дамаскин, преподобный. Точное изложение Православ-

ной веры. М., 2003.
62. Иоанн Златоуст, святитель. Против еретиков, и о святой Бого-

родице // Он же. Творения. Т. 8. Кн. 2. СПб., 1902.
63. Иоанн (Максимович), святитель. Извращение латинянами в но-

воизмышленном догмате «непорочного зачатия» истинного
почитания Пресвятой Богородицы и Приснодевы Марии // Он
же. Православное почитание Божией Матери. СПб., 1992.

64. История эстетики. Памятники мировой эстетической мысли.
Т. 2. М., 1964.

65. Иустин (Попович), преп. На Богочеловеческом пути. Путь Бого-
познания // Он же. Собрание творений. Т. 1 / пер. с серб.
С. Фонова. М., 2004.

66. Каган М. Вкус как феномен культуры // Искусство кино. М.,
1981. № 9.



317 
________________________________________________________________ 
 

67. Католическая энциклопедия. В 5 тт. Т. 1. М., 2002. 
68. Климов Евгений. О современной советской живописи и о соци-

алистическом реализме // https://www.russkije.lv/ru/pub/read/ 
klimov-socrealizm/. 

69. Коляденко Н.П. Синестетичность музыкально-художественного 
сознания (на материале искусства ХХ века). Новосибирск, 2005. 

70. Кротов А.А. Проблема плагиата в философской культуре эпо-
хи Просвещения // Вопросы философии. М., 2016. № 5.  

71. Кутковой В. ВОЗМОЖНОЕ и НЕВОЗМОЖНОЕ православного 
сакрального образа. Великий Новгород, 2023 // https://xpa-
spb.ru/libr/Kutkovoj-V-S/vozmozhnoe-i-nevozmozhnoe.pdf 

72. Кутковой В.С. РазноОБРАЗное. Сб. статей. Великий Новгород, 
2015. 

73. Кутковой Виктор. Творческий процесс, СИНЕРГИЯ, духов-
ность художника. Православное учение, светские теории и 
псевдоцерковные доктрины. Великий Новгород, 2023 // 
https://xpa-spb.ru/libr/Kutkovoj-V-S/tvorcheskij-process.pdf 

74. Кутковой В.С. Философский универсум православной иконы. 
Т. 1 // https://klex.ru/126j 

75. Лазарев В.Н. Русская иконопись от истоков до начала XVI века. 
М., 2000. 

76. Ленин В.И. Партийная организация и партийная литература // 
Он же. Полн. собр. соч. 5 изд. В 55 тт. Т. 12. М., 1968.  

77. Лепахин Валерий. Значение и предназначение иконы М., 2003. 
78. Летопись искусств, театра и музыки. [О картине И. Репина 

Иван Грозный и сын его Иван 16 ноября 1581 года] // Всемирная 
иллюстрация. СПб., 1885. № 840. 

79. Лифшиц М.А. Вульгарная социология // Он же. Собрание сочи-
нений. Т. 2. М., 1986. 

80. Лихачев Д.С. Очерки по философии художественного творче-
ства. СПб., 1996. 

81. Лихачев Д.С. Развитие русской литературы X–ХVII веков. Л., 
1973. 

82. Лосев А.Ф. Диалектика мифа. М., 2001. 
83. Лосев А.Ф. Эстетика Возрождения. М., 1998. 
84. Лотман Ю.М. Анализ поэтического текста. Л., 1972. 



318 
________________________________________________________________ 

85. Лосев А.Ф. Художественные каноны как проблема стиля // Во-
просы эстетики. Выпуск 6. М., 1964.

86. Манн Т. Путешествие по морю с Дон Кихотом / Пер. с нем. А.
Кулишер // Он же. Собр. соч. в 10 тт. Т. 10 / Под ред. Н. Виль-
монта и Б. Сучкова. М., 1961.

87. Мартин Т. Империя «положительной деятельности». Нации и
национализм в СССР, 1923–1939. М., 2011.

88. Мейснер Гэри Б. Анализ результатов бразильского исследова-
ния 2015 года // http://www.scielo.br/scielo.php?script=
sci_arttext&pid=S1677-55382012000300004

89. Метнер Н.К. Муза и мода (защита основ музыкального искус-
ства) // Ильин И.А. Собр. соч. В 10 тт. Т. 6. М., 1996.

90. Миронов Б. Город из деревни: четыреста лет российской урба-
низации // Отечественные записки. М., 2012. №3 (48).

91. Морозов Александр. Николай Андронов сегодня // Третьяковская
ГАЛЕРЕЯ. М., 2009. №4 (25).

92. Моторин А.В. Имидж и образ // Духовные начала русского ис-
кусства и образования: Материалы Всерос. науч. конф. «Духов-
ные начала русского искусства и образования» (Никитские
чтения). Великий Новгород, 2002.

93. Мутья Н.Н. Аллюзия в русской исторической живописи вто-
рой половины XIX века // Вестник СПбГУ. Сер. 15. Вып. 1. СПб.,
2013.

94. Набоков В.В. Лекции по русской литературе / Пер. с англ.
С. Антонова, Е. Голышевой, Г. Дашевского и др. // СПб., 2019.

95. Назарова О. Иероним Босх // https://magisteria.ru
96. Некрасов Н.А. Подражание Шиллеру. II. Форма // Он же. Пол-

ное собрание сочинений и писем. В 15 тт. Т. 3. Л., 1982.
97. Новиков В.И. Зачем и кому нужна пародия // Вопросы литера-

туры. М., 1976. №5.
98. Нодье Ш. Читайте старые книги: Новеллы, Статьи, эссе о книге,

книжниках, чтении. Кн.1. М., 1989.
99. Оссовская М. Рыцарь и буржуа. М., 1987.
100. Павлищев Л.Н. Из семейной хроники // Исторический

вестник. СПб., 1888. Т. XXXI, февраль.
101. Пьерлуиджи Де Векки. Сикстинская Капелла. Милан, 1999.



319 
________________________________________________________________ 
 

102. Петров-Водкин К.С. Письма. Статьи. Выступления. Доку-
менты. М., 1991. 

103. Петров-Водкин К.С. Путь художника // Советское искус-
ство. М., 1936, 17 ноября. № 53/339. 

104. Пивнева Н. С. Архетипические образы в русской культуре. 
Автореферат диссертации на соискание ученой степени кан-
дидата философских наук. Ростов на Дону, 2003. 

105. Пинский Л. Реализм эпохи Возрождения. М., 1961. 
106. Платон. Законы. Кн. 10 // Он же. Собрание сочинений. В 

4-х тт. Т. 4. М., 1994. 
107. Потебня А.А. Эстетика и поэтика. М., 1976. 
108. Проханов Александр. Мечта и политика // Завтра. М., 2018. 

№ за 19 октября. 
109. Пруцких А.А. Принцип экономии языковых усилий и его 

влияние на языковое развитие // Известия Байкальского госу-
дарственного университета. Т. 34. Иркутск, 2024. № 3. 

110. Радлов Н.Э. От Репина до Григорьева. Пг., 1923. 
111. Разумный В.А. О хорошем художественном вкусе. М., 1961. 
112. Рафаил (Попов), монах. Что может стать нашей нацио-

нальной идеей? Беседа с историком Павлом Кузенковым // 
https://pravoslavie.ru/93342.html 

113. Ревзин Григорий. Деревенская каша Николая Андронова // 
Коммерсант. М., 2004. № 45 от 13 марта. 

114. Репин И.Е. Далекое близкое. М., 2019. 
115. Репин И.Е. Художественное наследство. В 2-х тт. Т. 1. М.–

Л., 1948. 
116. Розанов Ю.Ф. Н.В. Гоголь и Г.Ф. Квитка-Основьяненко: исто-

рия одного совпадения // https://www.domgogolya.ru/science/ 
researches/1031/#12 

117. Сб.: Из истории английской эстетической мысли XVIII ве-
ка. М., 1982. 

118. Сб.: Мастера искусства об искусстве. Т. 4: Перв. пол. XIX в. 
/ Под ред. И.Л. Маца, Н.В. Яворской. М., 1967.  

119. Сб.: О музыке и музыкантах: афоризмы, мысли, изрече-
ния, высказывания / сост. Е. С. Райзе. Л., 1969. 

120. Сб.: Соцреалистический канон. СПб., 2000. 



320 
________________________________________________________________ 
 

121. Северов Л. (Радин Л. П. ). Объективизм в искусстве и крити-
ке // Научное обозрение. СПб., 1901. № 11; № 12. 

122. Симеон Новый Богослов преподобный. Слова / перев. с ново-
греч. еп. Феофана Вышенского. Изд. 2-е. Вып. второй. М., 1893. 

123. Словарь античности / Пер. с нем. / Сост. Й. Ирмшер в 
сотр. с Ренате Йоне. М., 1989.  

124. Словарь Библейских образов / Под общ. ред. Л. Райкена, 
Дж. Уилхойта, Т. Лонгмана. СПб., 2005. 

125. Словарь современного русского литературного языка 
(БАС). В 17 тт. Т. 8. М., 1959. Т. 16. М.–Л., 1964. 

126. Спенсер Герберт. Философия слога // Он же. Собрание со-
чинений. В 7 тт. Т. 1. СПб, 1866. 

127. Спиноза Б. Избр. произведения в 2-х тт. Т. 1. М., 1957. 
128. Сталин И.В. О политических задачах университета наро-

дов Востока: Речь на собрании студентов КУТВ. 18 мая 1925 г. // 
Он же. Сочинения. Т. 7. М., 1952. 

129. Стасюк Владимир. Религиозно-эстетическая концепция 
LIBRI CAROLINI. Кандидатская диссертация на соискание 
ученой степени кандидата богословия. Троице-Сергиева Лав-
ра. Сергиев Посад, 2000. 

130. Стенограмма выступления К.С. Петрова-Водкина на 
творческом самоотчете в ЛОСХе. Секция рукописей Государ-
ственного Русского музея, ф. 105, ед. хр. 35, л. 1–42. 

131. Тарабукин Н.М. Смысл иконы. М., 1999. 
132. Татевосян М. Теория Всего. В четырех частях. Гл. Прин-

цип функционирования мозга животного. М., 2000. 
133. Трифонов Ю.В. Студенты. М., 1951. 
134. Турчин В. «Новая вещественность» – искусство потерянно-

го поколения // Сб.: Советское искусствознание. Вып. 26. М., 
1990. 

135. Успенский Л.А. Богословие иконы Православной Церкви. 
Париж, 1989. 

136. Успенский П.Д. В поисках чудесного. М., 2012. 
137. Феодор Студит, преподобный. Письма к разным лицам. 

Ч. 2. 36. К Навкратию сыну // Он же. Творения. Т. 2. СПб., 1908. 



321 
________________________________________________________________ 
 

138. Феофил Антиохийский, святой. К Автолику, II, п. 24 // Ран-
нехристианские отцы Церкви. Брюссель, 1978. 

139. Философский энциклопедический словарь / Под ред. 
А.А. Ивина. М., 2004. 

140. Флоровский Георгий, протоиерей. Вера и культура. М., 2011. 
141. Франс А. «Безумный» и «препятствие» // Собрание сочи-

нений в 8 тт. Т. 8. М., 1960. 
142. Хайдеггер М. Время и бытие. М., 1993. 
143. Хайдеггер Мартин. Исток художественного творения. Из-

бранные работы разных лет / Пер. с нем. Михайлова А.В. М., 
2008. 

144. Хатчесон Ф. Исследования о происхождении наших идей 
красоты и добродетели // Эстетика / Ф. Хатчесон, Д. Юм, А. 
Смит. М., 1973. 

145. Хлебников В. Наша основа // Он же. Собр. соч. В 6 тт. Т. 6. 
Кн. 1. М., 2005. 

146. Холл М. Микеланджело. Фрески Сикстинской капеллы. 
М., 2003. 

147. Храпченко М.Б. Творчество Гоголя. М., 1954. 
148. Христолюбова Т.П. Музыкальные идеи и образы в творче-

стве К.С. Петрова-Водкина // Вестник СПбГИК. № 4 (57) де-
кабрь 2023. 

149. Черных Т.Л. Архетип и символ: в чем различие // 
https://www.b17.ru/article/54875/ 

150.  Чернышевский Н. Г. Эстетические отношения искусства к 
действительности. Диссертация // Он же. Сочинения в 2 тт. Т. 1. 
М., 1986. 

151. Четвериков Сергий, священник. Жизнь после смерти // 
https://pravoslavie.kg/answers/1391 

152. Шаповалова Ксения. «И тут кончается искусство…»? // 
https://zoom-journal.ru/ art_war 

153. Шефтсбери А.Э. Эстетические опыты. М., 1975. 
154. Шкловский В. Б. Искусство как прием // Он же. О теории 

прозы. М., 1983. 
155. Шкловский Виктор. Повести о прозе. В 2-х тт. Т. 2. М., 

1966. 



322 
________________________________________________________________ 
 

156. Шлейермахер Ф. Речи о религии. Монологи. СПб., 1994. 
157. Шпаковский С. Мигель Сервантес: история безрассудного 

романа // https://textlit.de/index.php/2023/09/ 29/43020 
158. Эйзенштейн Сергей. Режиссура. Искусство мизансцены // 

Он же. Избранные произведения в 6-ти тт. Т. 4. М., 1966. 
159. Энгельс Ф.: письмо М. Гаркнесс,1888 // Маркс К., Энгельс Ф. 

Сочинения. В 50 тт. Т. 37. 2 изд. М., 1965. 
160. Энгр об искусстве / Сост. и авт. вступ. статьи А.Н. Изерги-

на. М., 1962. 
161. Яблонская О. Виктор Попков. Художник и время // 

http://www.v-popkov.com/ru/about/  
162. Angie Natalie. Michelangelo, Renaissance Man of the Brain, 

Too? // https/www.nytimes.com/1990/10/10/arts/michelangelo-
renaissance-man-of-the-brain-too.html. 

163. Arp Jean (Hans). On my Way: Poetry and Essays. 1912–1947. 
New York, 1948. 

164. Chopra-Gant Mike. Hollywood Genres and Postwar America: 
Masculinity, Family and Nation in Popular Movies and Film Noir 
2006. 

165. Colerus J. La vie de B. Spinoza // Spinoza. Éthique, traduit par 
B. Pautrat / Перев. с франц. И.И. Блауберг. Paris, 1999. 

 
 
 
 
 
 
 

*** 



323 
________________________________________________________________ 
 

УКАЗАТЕЛЬ ИМЕН 
 
 
Аарне А. – 51 
Абашин С. – 271, 313 
Абруццо Тони – 109–111 
Августин, блаж. – 46, 47, 97 
Авенаурис Р. – 300 
Аверинцев С. – 51 
Аддисон Дж. – 206, 216 
Аксенов Игорь, прот. – 72, 73 
Александр II, имп. – 32, 142, 155 
Александр III, имп. – 156, 157 
Александра Федоровна, имп. – 
156, 157 
Александрова Ю. – 53 
Александровский Г. – 122, 313 
Алексий (Кузнецов), иером. – 
214 
Андреа дель Сарто – 137 
Андрей Белый – 134, 142, 167  
Андрей Кесарийский свт. – 42 
Андрей Рублев – 67, 86, 266 
Андронов Н.И. – 273–278, 318, 
319  
Анкетен Л. – 293 
Анненков П. – 120, 121 
Анри Р. – 241 
Антоний Великий, преп. – 244, 
258, 280, 313 
Аполлинер Г. – 240 
Аренгауз Евгений – 307 
Аркадьев М. – 187 
Арп – 164 
Арпиньи – 10, 166 
Арсланов В.Г. – 191 

Архипов А. – 259 
Астафьев В. – 276 
Афанасьев К. – 84 
Базиль Ф. – 283 
Бакунин – 155 
Балашов Абрам – 34 
Балашов Д.М. – 277 
Бальестер Х.М. – 98, 99, 102 
Бальмонт К. – 123, 163 
Бальмонт К. – 123, 163 
Барбаро Д. – 286 
Барбера Х.С. – 110 
Барт Р. – 76, 77, 79, 313 
Баттё Ш. – 204 
Батый, хан – 45 
Батюшков К. – 212 
Бахтин М.М. – 76, 136, 170 
Бахурин – 234 
Безансон А. – 116, 119, 313 
Бейль Пьер – 9 
Беликов Антон – 71, 72 
Бенк – 234 
Бенуа А. – 162, 187, 259, 292, 313 
Бенфей Т. – 51 
Беньян Дж. – 207  
Бергсон А. – 15 
Бердяев Н. – 51 
Березкин Ю. – 51 
Берк Э. – 207  
Беркли Д. – 206, 313 
Бернар Э. – 293 
Бетховен – 34 
Блейхер В.М. – 209, 314 



324 
________________________________________________________________ 
 
Блок А. – 123 
Бодкин М. – 49 
Бодлер – 26, 28 
Болдина Е.Е. – 181 
Большакова А. – 51 
Бонатто-Коста Жуан Антонио – 
89 
Борисов О. – 235 
Боррель Ж. – 48 
Босх И. – 184–189, 286, 287 
Боттичелли С. – 40 
Брандт Кэтлин Вейл-Гаррис – 
96 
Браун К.Л. – 37 
Брейгель П. Старший – 98, 99, 
287 
Брейтс К. – 307 
Бретон А. – 240 
Бруяс Альфред – 25, 26 
Брэдбери Р. – 38 
Буало Н. – 203 
Букер К. – 49 
Булгаков М. – 266, 286 
Буслаев Ф. – 30, 141, 314 
Буше – 205 
Бушон – 26 
Бычков В.В. – 29, 216, 217, 314 
Вагнер Г.К. – 84 
Вазари – 12, 13, 118, 177–179, 
235, 287, 314 
Вайбель П. – 229, 310 
Вала Лоренцо – 78 
Валери П. – 160 
Ван Гог – 23, 107–109, 232, 239, 
241,  
Ван Гойен Ян – 210 

Ван Дейк А. – 8, 210, 282 
Ван ден Хукк Я. – 8 
Ван дер Спик Хендрик – 209 
Ван Дипенбек А. – 8 
Ван Моль П. – 8 
Ван Сток Я. – 8 
Ван Эгмонт Ю. – 8 
Варлаам Хутынский, преп. – 
132 
Василий Великий, свт. – 118, 
175, 314 
Василий Великий, свт. – 118, 
175, 314 
Васильев – 234 
Васина М. – 252, 299, 314 
Васнецов А. – 276, 278 
Васнецов В. – 61, 133 
Вахрушева Е.Ю. – 216, 314 
Вейсман А.Д. – 272, 314 
Веласкес – 15–17, 21, 52, 76, 112¸ 
248, 282 
Вельтман А. – 122, 123, 167 
Вёльфлин Г. – 134, 179, 200, 314 
Вермеер Я. – 282 
Верроккьо А. – 79 
Вертов Дзига – 163 
Веселовский Александр – 51, 
299, 301, 314 
Виджеро Марко – 80 
Винчигуэрра Лоренцо – 209, 
314 
Витрувий – 286 
Власов В.Г. – 4, 29, 51, 52, 176, 
178, 219, 310, 311, 314 
Волкова А.Г. – 232, 315  
Волошин М. – 9, 11, 123, 255, 315 



325 
________________________________________________________________ 
 
Волынский А. – 123 
Врубель М. – 61 
Выготский Л.С. – 301–303, 315 
Вяткина А. – 215, 315 
Габричевский А. – 234, 235 
Гавриил (Ургебадзе), преп. – 35 
Гаврилов Валерий – 275 
Гавричков – 234 
Галахов А.Д. – 122, 315 
Галич (Говоров) А.И. –212 
Гаспаров М. – 76 
Ге Николай – 150, 151, 153, 156 
Гегель Г. – 134, 135, 289, 316 
Гейденштейн Р. – 33 
Георгиевский П. – 212 
Геродот – 78 
Герцен А. – 131, 133, 146, 150, 
315 
Гесиод – 295 
Гёте – 124 
Гильдебранд А. – 166, 315 
Гипсикл – 290 
Гитлер А. – 241 
Глазунов И. – 273, 278, 302 
Гоббс Т. – 207 
Гоген П. – 231, 238, 240, 259, 293 
Гоголь Н.В. – 18, 120–123, 142, 
167, 173, 248, 251, 286, 295, 314, 
316, 320, 322 
Головко Оксана – 220 
Голубев – 234 
Гомер – 51 
Гонзаго В. – 7, 8 
Гончарова Н. – 60, 61 
Горина Т.Н. – 150 
Горичева Т. – 284, 315 

Грабарь И. – 34, 259 
Грасиан Б. – 198, 202 
Григорий Богослов, свт. – 56 
Григорий Нисский, свт. 
Григорий Палама, свт. – 141, 
291, 325 
Григорьев Б. – 142, 156, 159, 319 
Гурджиев Г. – 193–197, 257, 315 
Гусев Н.В. – 84, 85, 86, 315 
Давид Ж.-Л. – 155, 205 
Дали С. – 19, 99, 100, 101, 108, 
111, 186, 187, 232, 241,  
Данько Е.А. – 124 
Дасье Анна – 204, 315 
Дворецкий И.Х. – 46, 47, 105, 
137, 232, 315 
Де Валансьен П.-А. – 256 
Де Векки П. – 80, 318 
Де Кунинг В. – 290 
Де Хох Питер – 210 
Дега Э. – 143, 283 
Дейвис де Кампос – 89 
Дейнека А.А. – 39, 40 
Декарт Р. – 208, 282 
Денисов А.В. – 164, 316 
Дерюжкин Виктор – 6, 7, 119 
Джойс Дж. – 51 
Джонс Дж. – 290 
Джонс И. – 207 
Джотто – 67, 79 
Дионисий – 86 
Дионисий Ареопагит, свм. – 
170, 172, 285 
Добужинский Н. – 259 
Домников С. – 51 
Домье О. – 145 



326 
________________________________________________________________ 
 
Донателло – 79 
Доре Г. – 23 
Доронина Т. – 235 
Достоевский Ф.М. – 155, 287 
Драйден Дж. – 207 
Дугин А. – 125 
Дюдеван (Жорж Санд) – 26 
Дюжарден Э. – 293 
Дютен Л. – 256 
Евклид – 290 
Евреинов Н. – 301, 316 
Евтушенко Е. – 148 
Егорова А.С. – 100, 102, 110 
Ершов Николай, прот. – 5 
Есенин С.А. – 234 
Жакоб М. – 240 
Желоховцева Е.Ф. – 84 
Женетт Ж. – 77, 80, 82, 98, 316 
Жорж де Ла Тур – 202 
Жотц Жералду Перейра – 89 
Журавлев Д.В. – 59, 60 
Журавлев Ф. – 142 
Занусси К. – 125, 316 
Зедльмайр Х. – 286 
Золототарев К. – 212 
Золя Э. – 145, 165, 298 
Ианнуарий (Ивлиев), архим. – 
169, 170, 171 
Иван Грозный, царь – 31–36, 317 
Иванов Александр – 151, 152, 
161, 302, 303 
Иванов В. – 266 
Иванов Т. – 222 
Игнатий (Брянчанинов), еп. – 
59, 64, 66, 316 
Игнатьев В. – 268 

Иларион (Алфеев), митр. – 229 
Ильин И.А. – 51, 114, 124, 134, 
218, 219, 230, 235, 263, 300, 316, 
318 
Иоанн (Максимович), свт. – 73, 
74 
Иоанн Златоуст, свт. – 57, 316 
Иоанн Кронштадтский, прав. – 
71 
Ириней Лионский, свт. – 57 
Иустин (Попович), преп. – 289, 
290, 316 
Иустин Философ, св. муч. – 57 
Йорданс Я. – 8  
Каган М. – 168, 213, 217, 218, 316 
Каламат – 11 
Калинин М.И. – 305, 306 
Кало Ф. – 231, 241 
Кальвин – 116 
Кандинский В. – 182, 183, 184 
Кант И. – 170, 214 
Караваджо М. – 282 
Карамзин Н. – 33, 35 
Кардовский Д. – 259 
Карцева Г.А. – 137 
Касаткин Н. – 142 
Кассирер Э. – 49 
Касьянова К. – 51 
Кверча Я. – 79 
Квиллин Э., старший – 8 
Квитко-Основьяненко К.Ф. – 
121, 122, 123, 167 
Кифер А. – 297 
Кишилов Н.Б. – 84 
Клас Питер – 210 



327 
________________________________________________________________ 
 
Климов Е.Е. – 225, 226, 244, 259, 
260, 317 
Клюев Н. – 123 
Кляйн И. – 304, 305 
Комиссарова Л. – 216  
Кондратьев П. – 150 
Кончаловский П. – 13, 15, 17, 
119 
Копейкина – 234 
Корин П. – 278 
Коровин К. – 259 
Косилова Е. – 284 
Косма Маюмский, преп. – 56 
Крамской И. – 30, 32, 66, 133, 
142, 148, 153, 156, 159 
Кранах Л. – 56 
Кристева Ю. – 76 
Кротов А.А. – 256, 317 
Крук И.В. – 209, 314 
Крученых А. – 181 
Крылов И.А. – 18 
Кузенков П. – 227, 290 
Куинджи А. – 155 
Кукрыниксы – 233 
Купер Д. – 207 
Курбе Г. – 24–28, 99, 155, 239, 250 
Кустодиев Б. – 259 
Лазарев В.Н. – 83–86, 128, 179, 
317 
Ламартин – 28 
Ламброзо Ч. – 174 
Лансере Е. – 259  
Ле Нэн А. и Л. – 202 
Леблан Ф. – 283 
Леви-Брюль Л. – 49 
Леви-Стросс К. – 49 

Левитан И. – 155, 259 
Ледрю-Роллен – 28 
Лейбниц Г.В. – 282 
Лелуп Пьер – 24 
Лемох К. – 142 
Лемтыбож – 234 
Ленин В.И. – 35, 142, 261, 317 
Лентулов А. – 243 
Леонардо да Винчи – 96, 234, 
248, 290 
Лепахин В.В. – 4, 72, 317 
Леско Г. – 69, 70, 72 
Лино Пинту де Оливейра-
младший – 89 
Лифшиц М.А. – 262 
Лихачев Д.С. – 259, 263, 317 
Лихачёв Н. – 34 
Лихтенштейн Р. – 106–110, 112 
Ложкин В. – 234 
Локк Д. – 207, 283 
Лопухова М. – 179 
Лоренцетти А. – 66  
Лоррен К. – 202 
Лосев А.Ф. – 29, 125, 229, 249, 
297, 318, 319 
Лотман Ю.М. – 217, 303  
Лубский А. – 51 
Льюис К.С. – 298 
Людовик XIV – 202, 204 
Лютер М. – 116 
Лялюш А. – 234 
Магритт Рене – 5, 108, 325 
Мазаччо – 79 
Майзульс М. – 286 
Макарий Великий, преп. – 244 
Маковский Константин – 6, 7 



328 
________________________________________________________________ 

Максим Исповедник, преп. – 
183 
Максимов А.М. – 126 
Малевич К. – 103, 112, 135, 162, 
166, 184, 234, 299, 300, 304, 314 
Мандельштам О. – 123 
Мане Э. – 129, 140, 142, 143, 284 
Манн Томас – 251 
Мантенья А. – 143 
Маржерет Ж. – 34 
Марк Ф. – 240 
Марклай К. – 307 
Маркс К. – 262, 263, 322 
Мартин Т. – 271 
Марциал – 253 
Матисс А. – 106–108, 231, 240, 
246, 259 
Матьё Ж. – 202 
Маяковский В.В. – 234 
Мейснер Гэри Б. – 89–91 
Мелетинский Е. – 51 
Мерзляков А. – 212 
Метнер Н.К. – 227, 228, 318 
Мешбергер Фрэнк Линн – 94, 
96 
Микеланджело Буонарроти – 7, 
10, 15, 77–82, 83, 86, 88–95, 97, 
118, 185, 234–235, 315, 321 
Милле Ж.Ф. – 19, 155 
Мильтон Дж. – 207 
Миронов Б.Н. – 265, 318 
Мишле Ж. – 179 
Моисеенко Е. – 278 
Мольер – 204 
Мондриан П. – 108 
Моне К. – 108, 140, 231, 240, 283 

Монтальдо Дж. – 37 
Моор Д. – 196 
Моранди Дж. – 246  
Морзе С. – 294 
Моризо Б. – 283 
Морозов – 234 
Морозов А. – 274, 275, 318 
Моторин А.В. – 128, 319 
Моцарт – 34 
Мусоргский М. – 160, 295 
Муссолини Б. – 242 
Набоков В. – 294, 318 
Надар – 283 
Надье Ш. – 41 
Назарова О. – 184, 185, 318 
Наполеон III, имп. – 140 
Наполеон, имп. – 201 
Некрасов Н.А. – 299, 318 
Нестеров М. – 61, 62 
Никон, патриарх – 44, 45, 150 
Никонов М.В. – 20, 277 
Никонов П. – 276 
Новик Ирв – 109, 111 
Одерборн П. – 33 
Одоевский В. – 212 
Оксли да Роша Андреа – 89 
Ом М. – 290 
Оссовская М. – 264 
Ошо (Раджниш Чандра Мохан) 
– 197, 198
Павлищев Л. – !20, 121, 318
Папп – 290
Параджанов С. – 180, 181
Паскаль Блез – 282
Пассини Дж. – 165, 166
Перов В. – 142



329 
________________________________________________________________ 
 
Перуджино – 82 
Петр I, имп.  – 211, 249 
Петров-Водкин К. – 62–69, 72, 
265, 266, 272, 275–277, 313, 319–
321 
Пивнева Н. – 51, 53, 319 
Пий IX, папа – 73 
Пикассо П. – 14– 16, 21, 52, 76, 
108, 112, 231, 240, 246, 247, 259 
Пико делла Мирандола – 79, 81 
Пил Рембрандт – 10, 11 
Пил Розальба – 11 
Пинский Л. – 286, 319 
Писсарро К. – 283 
Питанов В.Ю. – 193 
Платон – 8, 9, 19, 36, 78, 168, 172, 
248, 319, 323 
Поветкин В.И. – 277 
Погодин М.П. – 122 
Подпорин Игорь – 34 
Поленов В. – 259 
Полициано – 79 
Поллайоло А. – 79 
Поллот Д. – 281 
Польти Ж. – 51 
Попков В. – 266, 269, 270, 272, 
273, 275, 276, 322 
Поссевино А. – 33 
Потебня А. – 136, 320 
Прокофьев С. – 276 
Пропп В. – 52 
Проханов А. – 49 
Прохор с Городца – 243 
Прудон – 26, 27 
Пруцких А.А. – 303, 319 
Пуд – 234 

Пул А. – 101 
Пуссен Н. – 149, 202, 203, 243 
Путятична – 234 
Пушкин А.С. – 18, 34, 38, 103, 
114, 115, 120, 121, 219, 248, 250, 
251, 295  
Пыпин А. – 212 
Рабле Ф. – 187, 188, 285, 287 
Радин Л.П. – 190, 193, 320 
Радлов Н. – 142, 156, 159, 161, 
277, 320 
Радынова О. – 216  
Разумный В.А. – 213 
Ранк О. – 49 
Раушенберг Р. – 290 
Рафаил (Попов), мон. – 227, 290 
Рафаэль С. – 11, 12, 40, 287 
Рахманинов С. – 244, 295 
Ревзин Г. – 275, 319 
Реглан – 49 
Рембрандт Харменс ван Рейн – 
8, 10, 11, 12–15, 52, 149, 210, 248, 
249, 252, 254, 255, 282 
Ремизов А. – 123 
Рени Г. – 282 
Ренуар О. – 130, 283 
Репин И.Е. – 31–36, 38, 129, 142, 
147, 150, 153, 157, 158, 160, 161, 
259, 314, 317, 318 
Рерих Н. – 161 
Ригль А. – 190–193, 257  
Рид Т. – 207 
Римский-Корсаков Н. – 32, 295 
Розанов Ю. – 123, 319 
Розанова М. – 5 
Ротко М. – 231, 241 



330 
________________________________________________________________ 
 
Рубенс П. – 7, 8, 15, 21, 79, 121, 
124, 210, 243, 247, 254, 282,  
Руссо А. – 183 
Рыбаков Б. – 51 
Рэйвин Джеймс Дж. – 95 
Рязанов Э. – 111 
Сабатье-Унгер Ф. – 26 
Саврасов А.К. – 20, 21, 155 
Салли Томас – 10, 11 
Сальери А. – 34, 38 
Сальмон А. – 240 
Сандерс Д. – 101 
Саския – 12–14, 52, 248, 254 
Свиридов Г. – 276 
Сезанн П. – 108, 140, 145, 163, 
225, 226, 237, 238, 259, 283 
Серапион Владимирский, свт. – 
46 
Сервантес М. – 251, 322 
Серов В. – 155, 161, 259 
Серяков Л. – 51 
Сигал Р. – 49 
Симеон Новый Богослов, преп. 
– 58, 320 
Симонов К. – 265, 266 
Синди К.А. – 110 
Сирони Марио – 242 
Смит А. – 207, 216, 321 
Смит Д. – 166. 
Смоктуновский И. – 235 
Снейдерс Ф. – 8  
Сократ – 19, 78 
Солдатов А. – 221 
Сологуб Ф. – 123, 124, 315 
Сомов К. – 259 
Соснора Виктор – 105 

Спенсер Герберт – 298–300, 320 
Спиноза Б. – 208, 209, 283, 314, 
320 
Срульнег Ю. – 234 
Сталин И.В. – 271, 320 
Стасов В. – 160 
Стасюк Владимир – 116, 321 
Стен Ян – 210 
Стржиговский Й. – 179 
Суньига Ф. – 110 
Суриков В. – 155, 259 
Суслов М.А. – 160 
Таис Малыш – 89 
Тайлор Э. – 49 
Тарабукин Н.М. – 127, 128, 141, 
321 
Тарковский А.А. – 235 
Татевосян М. – 154 
Тацит – 78 
Тенирсы, братья – 8  
Тенякова Н. – 235 
Тербох Герхард – 210 
Тидерман Даниэль – 209 
Тимофеев И.С. – 33 
Тит Лилий – 78 
Тихонравов Н. – 212 
Тиц А.А. – 84, 86 
Тициан В. – 7, 8, 21, 235, 248, 254 
Товстоногов Г.А. – 235 
Тойя Томми – 114 
Толстой Л.Н. – 133, 199, 234, 235, 
303 
Томазиус Я. – 254 
Трифонов Ю.В. – 103, 105 
Троцкий Л. – 158 
Тургенев И.С. – 234, 249 



331 
________________________________________________________________ 

Тэн И. – 212 
Уотс Ф. – 49  
Успенский Б.А. – 193 
Успенский Л.А. – 73, 133, 193, 
198, 212, 222, 258, 266, 284, 320 
Успенский П.Д. – 193, 194, 195, 
320 
Ушаков Симон – 86 
Уэст М. – 99, 100 
Фантен Л. – 283 
Фаустов А. – 51 
Фелибьен – 138 
Фендли К. – 110 
Феодор Студит, преп. – 170, 
171, 320 
Феофан Грек – 243 
Феофан Затворник, свт. – 63, 64 
Феофил Антиохийский, св. – 58, 
321 
Фибоначчи – 93, 97 
Филипп VI, король – 99 
Филофей, старец – 46 
Фичино М. – 79 
Флоровский Георгий, прот. – 
227, 321 
Фома Аквинский – 116 
Форнарина – 12 
Фрагонар Ж. – 204, 205 
Фрай Н. – 49 
Франс А. – 10, 166, 254, 255, 321 
Франциск Ассизский – 244 
Фреге Г. – 170 
Фрэзер Дж. – 49 
Фюретьер А. – 254 
Х. аф Клинт – 290 
Хайдеггер М. – 136, 238, 322 

Хальс Ф. – 210 
Хан И. – 49 
Хатчесон Ф. – 207, 216, 321 
Хацкевич – 234 
Хит Расс – 109, 111 
Хичкок А. – 111 
Хлебников В. – 181 
Хогарт В. – 207 
Холл М. – 97, 321 
Хоппер Э. – 231, 241 
Хоум Г. – 207 
Храпченко М. – 120, 321 
Христолюбова Т. – 276 
Чайковский П. – 295 
Чейз Р. – 49 
Черных Т. – 53, 54, 321 
Чернышевский Н. – 131, 154, 
261, 321 
Честняков Е. – 268, 269, 273, 
275–277  
Четвериков Сергий, свящ. – 74 
Ш. де Тольнай – 81 
Шампфлёри – 26 
Шаповалова Ксения – 40 
Шекспир В. – 101, 123, 124, 207, 
235, 249 
Шефтсбери А.Э. – 206, 321 
Шишкин И.И. – 160, 161 
Шишков А.С. – 199, 200 
Шкловский В.Б. – 121, 122, 285, 
300, 301, 305, 321 
Шлейермахер Ф.Э. – 285 
Шойгу С. – 222 
Шопенгауэр А. – 167, 168 
Шпаковский С. – 251, 322 
Шукшин В. – 263 



332 
________________________________________________________________ 

Щербинина Н. – 51 
Эджидио да Витебро – 80 
Эйзенштейн С.М. – 36, 175, 322 
Элиаде М. – 49 
Энгельс Ф. – 263, 322 
Энгр Д. – 11, 12, 52, 234, 247, 254, 
322 
Эренбург И. – 242 
Эркень Иштван – 286 
Юденич Н.Н. – 65, 66 
Юй Л. – 110 
Юм Д. – 207, 216 
Юнг К. – 41, 49, 53, 59, 74 

Юон К. – 259 
Юрский С. – 235 
Яблонская О. – 269, 270, 322 
Явленский А.Г. – 20 
Языкова И.К. – 220, 221 
Якоб Л. – 212 
Яцкив Л. – 69, 70, 72 

Angie Natalie – 95 
Chopra-Gant Mike – 289 
Colerus J. – 209, 322 
Оnasch K. – 84 



333 
________________________________________________________________ 

Содержание 

От автора…………...………...…………………………….……………….....4 
Возникновение книги: причины и необходимость………..……………6 
Взгляд Платона…………....……………………………..……………………8 
Поиск плагиата и плагиат поисков……..……..……….………………….9 
Версии и их интерпретации.....…..……………………………………….15 
Несходные сходства...……………………………………....……………….17 
    Реминисценция………………………….…………………………...…….18 
    Аллюзия...……………………………………………….…………………..30 
    Архетип...……………………………………………………………..……41 
    Интертекст и интертекстуальность...……………………………….76 
    Оммаж...……………………………………………………………………98 
Эволюция западноевропейского взгляда.....………....…...…….……..116 
Современная ситуация...………….………………………...…………….119 
Ситуация в России XIX века....……………...…………...……………….119 
Истоки...……………..…………………………....………………………....127 
Русский взгляд на «образ»..……….…………….……..…………………128 
Две подсистемы культуры...….…….…..……………........…….………..132 
Формы и нормы...…...…….………………………….……….…..……….133 
    Внешняя форма………………………………………….……………….134 
    Внутренняя форма.……………………………………………………..135 

Религиозный и художественный аспекты..…….…….….…………….143 
Западноевропейский взгляд на «образ»..…..………………………….163 
Формулы и векторы........……….………...……………………………….167 
    Целое и целостность……………………………….…………………...168 
    Индивидуум и индивидуальность.…………………………………….171 
    Акт творчества….…………………….………………………………..171 
    Босх……………….……………………………………………….……...184 

    «Объективное искусство».…..………………………………………….190 
О вкусе и вкусах...……………………………………………………..……198 

    Франция…...…………………………………………….………...……..200 
    Англия…………….………………………………………………………206 
    Нидерланды………………………………………………………………207 
    Россия…...…………………………………………………….…………..211 



334 
________________________________________________________________ 

    Два вкуса………..…………………………………………………………213 
    Теория вкуса…….………..…………………………………………….…214 
   Генетика вкуса…..….…………………………………………………….215 
   Современные проблемы………….……………………………………….219 
Художник и мир....……….……….….……………………………………230 
Ипостасный мимезис...………...……..…….…….…….…….….……….244 
Коды в культуре...…….…………………...…………………………….…245 
Миф и принцип формообразования...………..……………………….247 
Миф, пародия, новые коды....……………………………………………251 
Из истории плагиата.………………………...…………………………...253 
О национальном эйдосе. Вместо заключения.…..………..…………..257 
Словарь.….……………..……………………...………………………….…281 
Литература...…………………………………….……………………….…313 
Указатель имен…………………………………………………………..…323 



Научное издание 

Кутковой 
Виктор Семенович 

РОССИЯ и ЗАПАД: 
ДВА ТИПА 

ФОРМООБРАЗОВАНИЯ 
В ИСКУССТВЕ 

Наблюдения и размышления 

Редакция, макет и компьютерная верстка автора 
Контакт с автором: ugo07@yandex.ru 

Иллюстрации взяты из открытых источников в интернете, из опубликованных 
печатных изданий и использованы в некоммерческих целях. 

Автор выражает благодарность правообладателям и всем,  
кто потрудился для того, чтобы они появились на свет. 

В оформлении обложки использована  
картина Рене Магритта «La Decalcomanie». 1966 г. 

Формат 60х84 1/16 
Объем 14,2 авт. л. 
Печать офсетная.  

Тираж 1 экз. 
Полиграфическая компания «Позитив» 
73016, Великий Новгород, ул. Германа, 12. 

Отпечатано в ООО «Позитив».  




	Отличие реплики от других типов копий
	Нельзя сказать, что такое положение вещей воспринималось безоговорочно. Система академического ранжирования вызвала немало споров и недовольства среди преподавателей и студентов в самой Франции.
	Начать разговор лучше с канонов, которые предписывали, как нужно создавать картины. Тематика, композиция, колорит и законченность произведений тщательно регулировались академическими требованиями ради эстетики, вроде бы и диктуемой канонами. Художника...
	Позже, в XIX веке, вся академическая система постепенно утратила свою репутацию, ибо видные (но не вписывающиеся в рамки) художники Мане, Моне и Сезанн, были исключены из Парижского салона, в то время как работы менее значимых живописцев беспрепятстве...
	И чем это обернулось? Сегодня значительный ряд художников утратил знание композиции и умение ее строить. Чаще встречается творческая беспомощность, нежели удача. На выставках реалистического искусства и у нас и на Западе доминируют жанры портрета и на...
	Беда Академии художеств не в том, что она якобы принуждает к определенным живописным приемам, композиционным законам и правилам колорита (всё это необходимо знать профессионалу), а в том, что Академия схематизирует взгляд на жизнь, канонизируя набор с...
	Демотическое письмо (от греч. demos – народ), форма егип. письма. С кон. VIII в. до н. э. использовалась в светской литературе. Демотическое письмо – курсивная разновидность иератич. письма (упрощ. вид иероглифов), содержит много сокращений, отдельные...
	Дух времени (или Дух эпохи, также нем. Zeitgeist). Большинство словарей дают определение как «интеллектуальная мода, доминирующая мыслительная традиция, определяющая и стандартизирующая стиль мышления определённой эпохи; культурно-смысловое единство э...
	Пустая страница



