# XPNCTIAHCTBO. HAYKA N HEBBPIE.

НА ЗАРЪ ХХ ВЪКА.

выпускъ

іінтип.

Mamepis u dyxv.

Попытка объединенія данныхъ наукъ о матеріи и духѣ для научнаго обоснованія христіанскаго взгляда на міръ и человъка.

Проф. С. Глаголевъ.



С.-ИЕТЕРБУРГЪ.

Бегилатное приложение къ духовному журналу "СТРАННИКЪ"

1906 г.





# MATEPIA II JYXI.

# ВВЕДЕНІЕ.

Ъ нагорной беседе Господь сказаль своимъ слушателямъ: "не собирайте себъ сокровищъ на землъ, моль и ржа истребляють и гдф воры подкапывають и крадуть; но собирайте себъ сокровища на небъ, гдъ ни моль, ни ржа не истребляеть, и гдъ воры не подкапывають и не крадутъ" (Ме. VI. 19-20). Сокровища, которыя необходимы человъку на землъ для того, чтобы онъ чувствовалъ благополучіе, могуть быть сведены къ тремъ основнымъ: 1) здоровье, 2) матеріальная обезпеченность, 3) преданные люди. Отсутствіе здоровья есть уже страданіе, и безъ здоровья немыслимы радости и наслажденія. Но и одно здоровье не можеть сдёлать человёка счастливымъ, оно лишь условіе счастія, действительно здоровый человекь и не замечаеть и не чувствуеть своего здоровья. Здоровье само по себъ рождаетъ потребности и для удовлетворенія ихъ требуются средства. Отсюда нужда въ богатствъ. Но не при помощи только денегь могуть осуществляться желанія и потребности человъка, а еще при помощи людей. Нужно, чтобы были люди, готовые исполнять желанія того или неого человъка, чтобы онъ могь быть счастливымъ, нужно, чтобы эти люди являли преданность. Поваръ, на лицъ котораго

ненависть къ господину, можеть лишить аппетита, и слуга раздъвающій господина, на лицъ котораго свътится недоброжелательство, можеть внушить безсонницу. Но и всъ перечисленныя условія могуть дать благополучіе челов' вку только въ томъ случав, если его желанія не будуть переходить за границы того, что можеть вынести его здоровье, что могуть дозволить его средства и что могуть дать лрузья. Но если и всв эти условія на лицо, то есть еще нъчто, что всегда должно омрачать благополучіе человъка. Это-неувъренность въ сохранении своего благополучия. Благополучію человіка грозить моль. Моль-одно изъ малійшихъ существъ животнаго міра. Оно можеть быть поставлено въ рѣчи Господа, какъ представитель этого міра. Челов'якъ на землъ пріобрътаетъ благополучіе на счетъ животныхъ, а животнымъ для ихъ благополучія нужно вести борьбу съ человъкомъ. Между человъкомъ и животнымъ ведется давняя и жестокая борьба. Вначаль эта борьба захватывала можеть быть главнымъ образомъ жизнь человъка и велась съ могучими представителями животнаго царства-мамонтами, пещерными львами, тиграми, медвъдями, буйволами, страшными змъями, могучими морскими чудовищами. Изъ этой борьбы человъкъ вышелъ побъдителемъ, Но кромъ враговъ крупныхъ, оказалось, ему еще нужно вести борьбу съ врагами мелкими, и эта борьба оказывается гораздо трудиве. Саранча или ничтожный жучекъ могуть уничтожать цълыя состоянія. Ускользнуть отъ укушенія тарантула несравненно трудиве, чвиъ отъ встрвчи съ крокодиломъ или гиппопотамомъ. Наконецъ, новое время открыло міръ микроорганизмовъ, которые постоянно разрушають наше благосостояніе и нашу жизнь и побъдить которыхъ такъ, какъ побъждены слоны и львы, можеть быть, никогда не удастся. Всёхъ этихъ враговъ человъческаго благополучія можно считать обобщенными въ словъ Писанія "моль". Господь указываеть другого врага-ржавчину. Ржавчина есть разрушение предмета вслъдствіе его окисленія-медленнаго сгоранія. Какъ процессъ горфнія дерева состоить въ быстромъ соединеніи его углерода съ кислородомъ воздуха, такъ процессъ заржавленія состоить въ медленномъ соединеніи металла съ тъмъ же кислородомъ. Дъйствіе стихій разрушаеть и силы организма и неодушевленные предметы. И стихіи всегла

будутъ разрушать все существующее на землъ и всецъло предвидъть ихъ дъйствіе и тымь болье предотвратить ихъ всегда будеть невозможно. Имъя для себя враговъ въ неорганической природъ и животномъ міръ, человъкъ, наконецъ, находитъ ихъ и въ людяхъ. "Воры подкапываютъ и крадутъ". Подкопы бывають не только буквальные, но и метафорические и красть можно не только золото, но и честь. Такъ благополучію человіка постоянно угрожають природа, животныя и самъ человъкъ. Понятно что вслъдствіе этого благополучіе человъка никогда не можеть быть полнымъ. Сознаніе что счастье въ концъ концовъ непремънпо разстроится или вслъдствіе естественнаго хода событій или неожиданно, всегда будеть омрачать счастіе. Для того, чтобы стать совершенно счастливымъ въ настоящемъ, человъку нужно перестать думать объ опасностяхъ будущаго. Такимъ счастіемъ, надо полагать, наслаждаются животныя. Но св. Писаніе указываеть совсьмь другой путь для истиннаго счастья. Нужно собирать сокровища на небъ. Вмъсто того, чтобы заботиться объ усиленномъ питаніи, нужно поститься; вмъсто того, чтобы собирать имъніе, нужно его раздавать и вмъсто того, чтобы искать помощи у людей, нужно просить ее у Бога. Нужны пость, милостыня, молитва. Сокровища, пріобрътенныя этими средствами не могутъ быть никогда и никъмъ отняты у человъка.

Но есть ли это небо, о которомъ говорилъ Господь и гдъ никогда не обезцъпиваются сокровища духа? Говоримъ: сокровища духа. Молитва есть всецъло дъло духа, но и постъ и милостыня предоставляють собою побъду духа надъ плотію, надъ влеченіями плотского эгоизма. Земля, на которой теперь протекаетъ жизнь человъчества, представляетъ собою царство матеріи, и тоть, кто всв свои помыслы сосредоточиль на этой жизни и стремится лишь къ благополучію земному, тотъ является всецъдо почитателемъ культа матерія. Наобороть, тоть, кто стремится къ пріобрітенію необезцівниваемыхъ сокровищъ неба, стоитъ на совершенно иной точкъ зрвнія. Для того, чтобы върить въ небо, нужно върить въ правду, въ торжество добра, въ торжество духа. Нужно върить, что человъкъ нъкогда высвободится изъ-подъ злой матеріальной власти, изъ-подъ власти природы неодушевленной, природы животной, изъ-подъ власти темныхъ инстинктовъ. Нужно върить, что тъ, которые пали жертвою темной земной власти, возродятся нъкогда для блаженной жизни духовной. Вообще для того, чтобы послъдовать призыву нагорной ръчи, нужно стоять на спиритуалистической точкъ зрънія; для того, чтобы отвергать призывъ Господа, нужно слъдовать матеріалистическому міровозрънію.

Чему последовать? Уже давно некоторые мыслители начали высказывать соображенія, что лучше върить въ небо т. е. въ Бога, чъмъ не върить. Върящій человъкъ ничего не теряеть, но его въра успокаиваеть въ несчастіяхъ жизни, смягчаеть горести и лишенія, устраняеть безнадежность и отчаяніе, укръпляеть руки опускающіяся въ борьбъ. Невъріе лишаеть чувства безопасности и счастливаго человъка; въра изгоняетъ страхъ и изъ сердца того, кто уже оказался въ дъйствительной опасности. Однако эти соображенія издавна многимъ казались неубъдительными. Въра требуетъ жертвъ, но приносить ихъ имътъ охоту очень немногіе. Въра требуетъ лишевій, неръдко за ея исповъданіе приходится страдать и все это во имя какого-то загадочнаго и въ сущности сомнительнаго наступленія царства правды, царства духа. Человъкъ живетъ въ матеріальномъ міръ и хотя бы и не абсолютное и не въчное, но ограниченное временное, зато несомивнное благополучіе въ этомъ мірв естественно предпочитать и ставить выше, чёмъ вёчное блаженство въ царствъ духа, которое непонятно и можетъ быть никогда не наступитъ.

Издревле люди колебались между противоположными рѣшеніями вопроса о тлѣнныхъ и нетлѣнныхъ сокровищахъ. Религіозная исторія человѣчества показываетъ, что въ общемъ люди всегда вѣрили въ Бога, въ правду, въ мздовоздаяніе, въ духовность и неучтожимость существа человѣка. Недаромъ вѣрованія древнихъ народовъ и современныхъ некультурныхъ племенъ нерѣдко характеризуютъ словомъ "анимизмъ", обозначающимъ вѣру въ духовъ, вообще, въ духовъ умершихъ людей. Но не мало имѣется данныхъ, показывающихъ, что еще на зарѣ культуры въ сердца людей стало закрадываться сомнѣніе относительно того, дѣйствительно ли нужно заботиться о добродѣтели и не лучше ли постараться просто урвать отъ жизни, что только можно. Уже въ псалмахъ говорится: "въ надменіи своемъ нечести-

вый пренебрегаеть Господа; "не взыщеть"; во всёхъ помыслахъ его: нётъ Бога!" (Псал. 9, 25; ср. 13, 1; 52, 2). Эта точка зрёнія, которую Библія разсматриваеть какъ нечестивую и къ которой относится порицательно, существовала не въ одной Палестинъ. Оказывается, ея придерживались въ разныя времена мыслители самыхъ различныхъ народовъ съ крайняго востока до крайняго запада.

Съ крайняго востока китайскій философъ Янъ-чжу разсуждаль такимъ образомъ: "Вев считаютъ Шуня, Юй, Чжоучуна и Конфуція людьми всего болье достойными удивленія (за ихъ добродътель), а императоровъ Цзь (куя) и Чжоу (синя) влодъями...... Названные четыре мудреца въ теченіе своей жизни не посвятили ни одного дня удовольствіямъ, а по смерти стяжали себъ славу, которая не помрачится во въки. Но эта слава не есть что-либо осязаемое дъйствительно. Прославляйте, награждайте ихъ, они не сознають этого. Ихъ слава для нихъ самихъ тоже, что для пня или куска земли. Цзв (куй) быль обладателемь ввками собранныхь сокровищь, возсъдалъ на императорскомъ тронъ, былъ настолько уменъ, что могъ презрительно относиться къ людямъ стоявшимъ ниже его; быль настолько грозень, что могь приводить въ трепетъ имперію; онъ услаждался тъмъ, что веселило слухъ и зръніе: онъ всегда исполняль то, что приходило ему на мысль. Окруженный блескомъ онъ приблизился къ смерти. Онъ жилъ роскошнве и шире всвхъ. Чжоу (синь) также быль обладателемь выками собранныхь сокровищь; возсыдалъ на императорскомъ тронъ; его (грозное) величіе всъми признавалось, и его волъ всъ оказывали повиновеніе; онъ даваль волю своимъ страстямъ, пренебрегая дълами правленія, и проводиль долгія ночи, предаваясь удовольствіямъ; онъ не омрачалъ себя мыслію о правилахъ истиннаго должнаго (образа поведенія). Окруженный блескомъ онъ приблизился къ смерти. Онъ позволяль себъ болъе всъхъ другихъ смертныхъ. Эти два элодъя въ теченіе своей жизни услаждались, исполняя свои желанія, а по смерти прославились, какъ (примъры) глупости и жестокости. Но, дъйствительнаго наслажденія не можеть дать добрая слава. Будуть ли порицать или хвалить ихъ, они уже не сознають этого. Ихъ безславіе для нихъ самихъ тоже, что для иня или куска земли. Четыремъ мудрецамъ всв удивляются, но ихъ жизнь была горька, а ихъ удъломъ была смерть; двухъ злодъевъ всъ порицаютъ, но ихъ жизнь была полна удовольствій, а ихъ удъломъ была также смерть".

Мысль о такомъ безразличіи удёла праведныхъ и неправедныхъ привела Янь-чжу къ следующимъ практическимъ выводамъ. "Сто лътъ крайній предълъ долговъчности и изъ тысячи человъкъ едва ли одинъ достигаетъ его. Iloложимъ, человъкъ живетъ сто лътъ. Дътство и старость отнимають одну половину жизни, а страданія, бользни, печали, огорченія, утраты, безпокойство и страхъ другую. Остается какихъ-нибудь 10 лътъ, да и въ теченіе ихъ едва лн выпадаеть для человъка одинъ часъ веселаго вольства, неомраченнаго безпокойствами. Къ чему же человъку жизнь? Какое въ ней удовольствіе? Положимъ, пріятно употреблять вкусную нищу и носить хорошую одежду, пріятно тішить слухъ музыкою, а взоры впечатлініями красоты, но, въдь, эти удовольствія не могуть нравиться постоянно человъку и надоъдають. Существують запреты подъ страхомъ казни и ограниченія законовъ, побужденія наградами и (славою) имени, все это заставляеть человъка безостановочно гоняться за мимолетною и пустою похвалой, стремиться къ пріобретенію посмертной славы, съ крайней осторожностью относиться къ тому, что видять глаза и слышатъ уши, постоянно наблюдать за правильностью своихъ поступковъ и мыслей; такимъ образомъ человъкъ проводитъ годы безъ удовольствій и ни на минуту не можеть быть совершенно свободенъ въ своихъ дъйствіяхъ. — Чъмъ же отличается онъ отъ узника, скованнаго по рукамъ и ногамъ? Древніе люди, понимая какъ быстротечна жизнь и какъ скоро приходить смерть, повиновались влеченію сердца, спѣшили пользоваться представлявшимися удовольствіями, услаждались согласно своимъ естественнымъ склонностямъ, не придавали цены похвале и не заботились о посмертной славъ, старались только не дълать того, что заслуживало бы наказанія, а о томъ, пріобретуть они славу или похвалу, будуть ли первыми или последними, проведуть ли долгую или короткую жизнь, не думали. Все живущее представляетъ различіе, пока живетъ, а по смерти дълается одинаковымъ. Между людьми мы различаемъ умныхъ и глупыхъ, знатныхъ и незнатныхъ, но люди умершіе,

вст одинаково представляють вонючую гниль, подвергающуюся разложенію, тлтню, —таковъ общій удть... Ни жизнь, ни (естественная) смерть человтка не въ его власти, и не оть него зависить быть умнымъ или глупымъ, знатнымъ или незнатнымъ (по рожденію). Вст родившіеся подвергаются смерти—умный и глупый, знатный и незнатный, умирають десятилтній и столтніе, добртельные и злодти, мудрые и глупцы. При жизни это были Яо и Шунь, а по смерти это не болте, какъ гнилыя кости. При жизни это были Цзт (куй) и Чжоу (синь), а по смерти это не болте, какъ гнилыя кости. Кто могъ бы сдтать различіе между ихъ гнилыми костьми? Поэтому пока мы живы, будемъ сптышить пользоваться жизнью, —развт есть время думать о томъ, что будеть по смерти",

Если съ крайняго востока двигаться по направленію къ западу, то на пути встрътится Индія-страна грезъ вообще, религіозныхъ въ особенности. Но и въ этой странъ мистицизма и аскетическихъ упражненій видимъ уже съ глубокой древности развиваются матеріалистическія доктрины. Такова атеистическая философія системы Санкія, но еще болъе такова философія Бригаспати. Съ именемъ философа Бригаспати соединяется ученіе карвакасъ, т. е. невърующихъ или настикасъ, названіе, которое можно перевести на современный языкъ словомъ нигилистъ. Ихъ ученіе "локайата" единственнымъ авторитетомъ признаетъ чувства. Элементы міра суть земля, вода, огонь и воздухъ. Въ этомъ мірь богатство и наслажденіе составляють идеаль человька. Никакого другого міра не существуєть. Смерть есть конець всего. Индійцы вообще противополагали душу тълу, какъ нъчто особенное. Карваки отрицали существование души, какъ самостоятельнаго начала. Они говорили, что душа не есть вещь въ себъ, а есть тоже тъло, что тело вспоминаетъ и размышляеть, хотя и видять, что это тело гніеть и разлагается, какъ бы никогда не существовало. Для объясненія происхожденія души изъ тола карваки прибогали къ аналогіи. Они указывали, что опьяняющая сила возникаеть отъ смъщенія нъкоторыхъ веществъ, которыя сами по себъ не заключають въ себъ ничего опьяняющаго. М. Мюллеръ приводить следующие стихи карваковь, соединяя ихъ со своими разсужденіями.

"Имътся четыре элемента: земля, вода, огонь и воздухъ, И только этими четырьмя элементами производится разумъ, Подобно опьяняющей силъ kinua и т. д. смъщанныхъ вмъстъ.— Такъ какъ "я жиренъ", "я худъ"—эти аттрибуты пребываютъ въ одномъ субъектъ

И такъ какъ "жирность" и т. д. присуща только тълу, То только оно одно и есть душа, а не что другое, И такія фразы, какъ "мое тъло" имъютъ значеніе только метафорическое".

Такимъ образомъ, для нихъ душа, повидимому, обозначаетъ тѣло, одаренное аттрибутомъ разума и потому предполагалась уничтожающейся вмѣстѣ съ тѣломъ. Держась такого мнѣнія, они, понятное дѣло, должны были видѣть высочайшую цѣль человѣка въ чувственныхъ наслажденіяхъ и признавали страданіе просто, какъ неизбѣжнаго спутника удовольствія. Цитируется такой стихъ:

Удовольствіе происходящее у человѣка отъ соприкосновенія съ чувственными объектами, Не должно цѣниться, какъ сопровождаемое страданіемъ—таково предостереженіе глупцовъ; Плоды богаты вкуснѣйшими зернами—
Какой человѣкъ, понимающій свой истинный интересъ, отвергнетъ ихъ, потому что они покрыты шелухой и пылью.

Изъ всего мы видимъ, что система Карвака—хотя основные ея философскіе принципы и были развиты — была по своимъ свойствамъ скорѣе практической, чѣмъ метафизической, откровеннымъ ученіемъ утилитаризма и грубаго гедонизма. Очень жаль, что всѣ подлинныя книги этихъ философовъ-матеріалистовъ потеряны, такъ какъ онѣ позволили бы намъ поглубже заглянуть въ древнюю исторію индійской философіи, чѣмъ мы можемъ заглянуть при помощи учебниковъ шести дарсанасъ, на которые главнымъ образомъ мы и должны полагаться. Слъдующіе стихи, сохраненные Мадхавой въ его "Извлеченіи", почти все, что намъ извъстно изъ ученія Бригаспати и его послъдователей.

Огонь горячь, вода холодна и воздухъ чувствуетъ холодъ— Какъ создано такое различіе, мы не знаемъ, потому что оно должно происходить отъ ихъ собственной природы. Самому Бригаспати приписывають следующіе стихи:

Нътъ ни рая, ни освобожденія и конечно нътъ "Я" въ другомъ міръ; Нътъ актовъ Asrama (стадій жизни) или кастъ производящихъ

Нътъ актовъ Asrama (стадій жизни) или кастъ производящих в награду Agnihorta, три веды, три жезла (которые носили аскеты) и

ядипога, три веды, три жезла (которые носили аскеты) и вымазываніе себя пепломъ, Все это манера жизни, устроенная творцомъ (Dhatri—творецъ здёсь

Все это манера жизни, устроенная творцомъ (Dhatri—творецъ здѣсь употреблено иронически вмѣсто svabhava—природа) для людей, лишенныхъ ума и мужества.

Если жертва, убитая Gyotishtoma идеть на небо, То почему бы не пойти туда и собственно его отцу, убитому тамъ жертвоприносителемъ?

Если жертва staddha доставляеть удовольствіе существамъ умершимъ,

Тогда давать viaticum людямъ странствующимъ здъсь на землъ, было бы безполезнымъ,

Если пребывающіе на небесахъ получають удовольствіе отъ приношеній,

То почему не давать пищу здёсь людямъ, пока они тамъ наверху? Пусть человекъ, пока онъ живетъ, будетъ счастливъ, а послё заёма денегъ пусть онъ пьетъ Ghee.

Какъ можетъ возвратиться тъло, когда оно стало прахомъ? Если тотъ, кто оставилъ тъло, идетъ въ другой міръ, То почему онъ снова не возвращается, привлекаемый любовью своихъ родныхъ?

Почему погребальные обряды приписываются браманами, Какъ средство къ жизни,—ничего другого и неизвъстно никому. Три составителя Ведъ были глупы, плуты и демоны. Слова пандитовъ столь же непонятны, какъ Garphari Turphari Неприличный актъ (принесеніе въ жертву коня) совершается царицей,

Провозглашенный плутами, а также и другія вещи. Вда мяса также предписана демонами" <sup>1</sup>.

Двигаясь изъ Индіи далте на западъ, мы встръчаемъ Египетъ. О глубокой религіозности египтянъ, о ихъ заботахъ о своей посмертной участи много говорили со временъ Геродота. Но вотъ, что мы находимъ на одномъ надгробномъ памятникъ. "О мой братъ, мой другъ, мой мужъ, говоритъ надпись отъ лица погребенной подъ памятникомъ женщины, тыв, пей, опоражнивай кубокъ живни, люби и

<sup>1</sup> М. Мюллера--- шесть системъ индъйской философіи. Перев. Николасва. 1901 г. стр. 91—94.

празднуй праздники. Пусть всегда будуть исполняться твои желанія и скорбь никогда не войдеть въ твое сердце, пока ты на землъ. Ибо Аментъ (область умершихъ) есть страна глухого сна и мрака, жилище скорби для пребывающихъ въ немъ. Они спять въ своихъ безтълесныхъ формахъ, они не пробуждаются, чтобы видёть своихъ братьевъ, они не знаютъ болъе ни отца, ни матери, ихъ сердце не стремится ни къ жень, ни къ дътямъ. Каждый насыщается водою жизни, лишь я одна испытываю жажду. Вода полезна для живущихъ на землъ; гдъ нахожусь я, тамъ самая вода даетъ мнъ жажду. Съ тъхъ поръ, какъ я вступила въ эту область, я не знаю, гдъ я нахожусь. Я плачу о водъ, которая падаеть отгуда сверху. Я скоролю о вътръ, который дуеть на берегу ръки и который освъжиль бы мое скорбное сердце. Здесь живеть Богь, имя которому совершенная смерть. Онъ призываеть къ себъ каждаго, и каждый идеть къ нему, трепеща его гива. Для него имвють мало значенія и боги и люди, великіе и малые, всъ кажутся равными предъ нимъ. Всякій боится обращаться къ нему съ мольбою, такъ какъ онъ никого не слушаетъ, никто не хвалитъ его, такъ какъ онъ вовсе не является благод втельнымъ для твхъ, кто его почитаеть. Онъ не взираеть ни на какія жертвы, которыя ему предлагають". Всв эти метафорическія описанія Амента, очевидно-описанія небытія.

Что матеріализмъ очень рано явился у родоначальниковъ европейской культуры грековъ, извъстно гораздо болье,
чъмъ китайскія и индійскія матеріалистическія сентенціи.
Въ первый разъ матеріализмъ ръшительно выступаеть въ
системахъ Левкиппа и Демокрита (V в. до Р. Х.), но именемъ атеиста названъ въ первый разъ, кажется, Діагоръ
Милосскій. О немъ разсказывають, что въ началь онъ писалъ диеирамбы въ честь высшаго Духа и судьбы, но потомъ обманутый въ имущественныхъ дълахъ, онъ безусловно
пересталъ върить въ Провидъніе. Когда въ доказательство
существованія Промысла ему указали въ Самоеракіи на огромное количество приношеній, сдъланныхъ богамъ Кабирамъ спасшимися отъ кораблекрушенія, онъ сказалъ: "но
какъ бы велико было ихъ число, если бы ихъ могли принесть и всъ тъ, которые погибли". Атеистами Сектъ Эмпирикъ называеть далъе Протагора и Продика (софисты, въ

сущности скептики), Эвгемера (его теорія: боги обожествленные послъ смерти люди, пари, законодатели), Феодора киренскаго. Поздиве атеистомъ называютъ Стратона изъ Лампсака, но безспорнымъ атеистомъ этой эпохи является Эпикуръ (342--270 до Р. Х.). Задача философіи у него ограничивается изысканіемъ средствъ для достиженія личнаго благополучія (нахаріюς ζην-блаженной жизни). Такимъ средствомъ служитъ правильное познаніе (что все въ мір'в происходить естественно), освобождение оть суевърій, оть безумныхъ опасеній боговъ и надеждъ на нихъ. Эпикуръ далъ атомическую теорію міра и допустиль, что существують и боги, но что только они не вмфшиваются въ теченіе міровыхъ вещей, -- почему еще въ древности говорили, что Эпикуровы боги существують лишь для того, чтобы спасти его отъ мщенія разъяренной толпы. Лукрецій Каръ (99-55 до Р. Х.) въ своей поэмъ "De rerum natura" пропагандировалъ атеизмъ на латинскомъ языкъ. Ничто не происходить изъ ничего и ничто не совершается по воль боговъ. Всъ явленія суть сложеніе и разложеніе атомовъ, изъ каковыхъ атомовъ состоитъ и духовная природа человъка. Распаденіе ихъ есть смерть души, загробной жизни нътъ, жизнь дана намъ не въ собственность, а только въ пользованіе. Лукрецій заключаеть собою исторію древняго атеизма, и его поэма доселъ еще является чъмъ-то въ родъ катехизиса у атеистовъ. Въ новое время послъ разнообразныхъ и противоръчивыхъ религіозныхъ движеній XVI— XVII в.в. чистый атеизмъ является во Франціи въ XVIII в. Ръшительнымъ и циничнымъ проповъдникомъ атеизма выступаеть здісь Ламетри, и полную и прямолинейную систему атеизма даетъ Гольбахъ (1723 - 1789) въ своей systéme de la nature (вышла въ тысяча семьсотъ семидесятомъ году съ именемъ Мирабо, и подлинный авторъ долго былъ неизвъстенъ). Въ природъ по Гольбаху существуетъ только движущаяся разнородная матерія. Однъ массы передають движеніе другимъ, и этимъ различіемъ комбинацій движенія матеріи обусловливается жизнь міра. Движеніе производится матеріей, но такъ какъ причины многихъ движепій ускользають отъ насъ, то мы назвали причину подобныхъ движеній въ человъкъ душою, въ природъ Богомъ. Но на самомъ дълъ совокупность душевныхъ способностей, кото-

рую мы называемъ душою, есть только особый родъ діятельности тъла. Матерія дъйствуеть на мозгъ, измъненія въ мозгу суть наши мысли и чувства. Страсти суть отталкивательныя и притягательныя движенія къ вреднымъ и полезнымъ предметамъ. Воля ести измѣненіе въ состояніи мозга, приводящая въ движеніе внъшніе органы. Свободы воли, нътъ, потому что свободными могутъ быть названы поступки совершающіеся независимо ни отъ какихъ мотивовъ, а такихъ поступковъ не можетъ быть. Цель каждаго существа и всъхъ существъ самосохраненіе — жизнь и притомъ пріятная, т. е. исполненная удовольствій. Удовольствія доставляются намъ нашей дъятельностью, согласною съ индивидуальной природой. Человъку поэтому естественно блага и избъгать зла, Богъ здъсь не при чемъ и Его не существуетъ. Атеисты послъдующаго времени въ сущности ничего не прибавили къ системъ Гольбаха. Фейербахъ (1804-1872), можно сказать, дополниль ее съ отрицательной стороны, давъ безпощадную критику христіанской религіи и предложивъ атеистическую теорію происхожденія религіи (эгоисть хочеть въчнаго блаженнаго существованія, а фантазія рисуеть ему образь блаженной жизни и условія ея достиженія, -- отсюда -- религія). Фохтъ, Бюхнеръ и Молешоть въ терминахъ новаго естествознанія повторили ученіе Гольбаха. Въ последнее время матеріализмъ усилился въ формъ политическаго ученія, которое борется противъ спиритуалистическихъ возэрвній, какъ освящающихъ будто бы соціальное и экономическое неравенство.

Но освящаеть ли самъ матеріализмъ равенство и правду? Онъ не освящаеть, не оправдываеть и не запрещаеть ничего. Если матеріалистическая точка зрѣнія вѣрна, то тогда у матеріализма будеть достоинство. Оно заключается въ томъ, что онъ предостерегаеть отъ увлеченія химерами, онъ намъчаеть дѣйствительныя, реальныя блага. "Станемъ ѣсть и пить, ибо завтра умремъ" (1 Кор. 15,32; срав. Исаіи 22,3). Поэть, слушавшій пѣвицу идеалистическихъ піесъ и вдохновившійся матеріалистической философіей, говориль:

Распѣвала она объ обѣтахъ любви; О свиданіи послѣ разлуки Въ томъ невѣдомомъ мірѣ далекихъ небесъ, Гдѣ стихаютъ всѣ скорби и муки; Расиввала о горькихъ страданьяхъ земли, Гдв не разъ всвхъ насъ счастье обманетъ, И о жизни загробной, гдв наша душа Везконечно блаженствовать станетъ.

Та старинная пѣсня на небо звала, Съ отреченьемъ отъ жизни печальной; Этимъ гимномъ вездѣ усыпляютъ народъ Нашъ народъ—истуканъ к::доссальный.

Мий знакомъ древнихъ пъсенъ старинный напъвъ, Зпаю тъхъ, кто сложилъ ихъ народу, Втихомолку они распивали вино,

А всёмъ намъ завещали пить воду. Пъсню новую, лучшую стану я петь, Позабывши старинныя темы. Неть, блаженство и полное счастье себе Приготовимъ пока на землё мы.

Или даже хоть... сладкимъ горошкомъ:

Вудемъ счастливы всѣ—и пусть голода стонъ Не коснется до нашего слуха; Пусть, что добыто силою рукъ трудовыхъ, Не проглотитъ лѣнивое брюхо. На землѣ, вѣдь, съ избыткомъ для всѣхъ насъ растутъ Хлѣбъ и розы, двѣты по дорожкамъ; Можно всѣмъ подѣлиться: умомъ, красотой,

> Да, горошку навърно достанеть на всъхъ— Телько лопнуть стручки въ огородъ... Предоставимъ же небо однимъ воробьямъ, Ръзвымъ сильфамъ... и всъмъ въ этомъ родъ.

Матеріалистическая философія ставить своею программою земное соціальное счастье. Если положеніе вещей таково, что устроение этого счастья въ ближайшемъ будущемъ представляется безспорно невозможнымъ, тогда матеріалистическая философія, какъ практическую цёль деятельности, можеть намічать лишь счастіе потомства. Если сейчась нельзя создать гармоніи, то нужно стараться-это выраженіе подсказаль Достоевскій--о томъ, чтобы унавозить собою будущую гармонію. Но изъ матеріалистической философіи на самомъ дълъ вовсе не витекаетъ, что объ этомъ на самомъ дълъ нужно заботиться, потому что изъ матеріализма логически нельзя вывести никакой этики, матеріализмъ не можетъ определять никакихъ принциповъ поведенія, какъ обязательныхъ. Строго логичнымъ можно признать лишь такое разсуждение матеріалистовъ о нравственной дізятельности. "Хорошо опьяненіе, хорошо наслажденіе, хороша лю-

бовь, говоритъ онъ, хороша върность, когда она цънится выше преступленія, но хорошо также и преступленіе, когда оно цвнится выше вврности. Хорошъ бракъ, когда онъ доставляеть наслажденія, но хорошо также прелюбодівніе для того, кому наскучиль бракъ и кто любить замужнюю особу. Хороши обманы, воровство, клятвопреступленіе и убійство. когда они доставляють пользу и наслаждение. Хороша жизнь, когда она составляеть загадку, но хороша также и смерть для того, кому наскучила жизнь и кто разгадаль эту загадку. А такъ какъ высшій пункть всякаго наслажденія есть разочарованіе и проза, то поэтому истинно-мудрымъ можеть быть названъ лишь тотъ, кто принимаетъ синильную кислоту и умираетъ мгновенно". Въ этомъ разсужденіи краски не сгущены наміренно. Если у васъ нівть принциповъ и нътъ надеждъ, говоритъ оно, то берите отъ жизни то, что она можетъ дать вамъ, дълайте наиболъе пріятное для себя: если вамъ доставляетъ удовольствіе дълать добро ближнимъ, дълапте; если вамъ нравится обманывать ихъ, -обманывайте. Человъкъ, не върящій въ безсмертіе и сознательно относящійся къ окружающимъ явленіямъ, долженъ признать безусловную правду изложеннаго разсужденія. Особенно справедливымъ должно быть признапо его заключеніе, что наиболю мудрые люди суть самоубійцы. На самомъ дѣлѣ, погоня за наслажденіями рѣдко, вѣдь, бываеть удачной, да и за получаемыя наслажденія приходится платить дорогой ціной. Послі одніхь наслажденій приходится испытывать физическія страданія. Онф являются неизбѣжнымъ слѣдствіемъ употребленія вина, гашиша, морфія и другихъ наркотиковъ. Послъ другихъ наслажденій приходится испытывать жгучій нравственный стыдь, а дать безсрочный отпускъ своей совъсти не легко и для человъка не върующаго въ безсмертіе. Наслажденія эстетическія не дають послъ себя такого горькаго мучительнаго осадка, какъ наслажденія чувственныя; но чтобы возвыситься до возможности пользоваться ими, нужно много трудиться надъ своимъ собственнымъ развитіемъ. Затъмъ всъмъ эстетикамъ приходится часто испытывать чувство эстетической неудовлетворенности: имъ нужны постоянно новыя возбужденія, новыя произведенія искусства, а имъ предлагаются суррогаты, создаваемые бездарностями, являются чувства

неудовлетворенности, тоски и скуки. Подкладкою, лежащею въ основаніи самыхъ разнообразныхъ стремленій къ наслажденію, является стремленіе къ забвенію. Ученый въ алгебранческихъ вычисленіяхъ, въ изследованіи археологическихъ памятниковъ уходящій отъ окружающей действительности и создающій свой собственный міръ, -- эстетикъ уносимый сонатой Бехтовена въ міръ грезъ и фантазій,потребитель гашиша, наслаждающійся блаженствами рая, всв они живуть иллюзіей и хотять отделаться оть действительности. Но самое лучшее средство избавиться отъ впечатлъній гнетущей дъйствительности это, конечно, ядъ или пуля. Безмятежный покой можно найти только въ могилъ. Для человъка, служащаго интересамъ разума и не върящаго въ безсмертіе духа, этотъ выводъ долженъ представляться неизбъжнымъ, потому что при отрицаніи безсмертія д'вятельность научная, художественная теряють свой raison d'être,-и человъкъ и человъчество нъкогда погибнуть безследно. Для чего же вся эта масса труда, горя, страданій, неразрывно соединенная со всякою д'ятельностью? Все это суета, какъ предположилъ ивкогда ветхозавътный мудрецъ, суета и произволеніе духа. Одинъ итальянскій пессимисть, отрицавшій безсмертіе и всматривавшійся въ человъческія страданія, кощунственно представиль себъ Высшее Существо въ видъ какого-то сладострастно жесгокаго тирана, создавшаго маленькія, безпомощныя, слабыя и однако способныя страдать и сострадать твари, чтобы наслаждаться картиною ихъ мученій. Сознаніе того, что на земль чаша горестей перевышиваеть чашу наслажденій и что небытіе лучше, чъмъ скорбное существованіе на земль, присуще было уже глубокой древности. Сохранился такой діалогь между Конфуціемь и его ученикомъ. "Учитель, сказалъ ученикъ Конфуцію, мнъ наскучило учиться и хотълось бы отдохнуть, не поступить ли мив для этого на службу къ государю?-Нътъ, отвътилъ Конфуцій, служба сопряжена съ исполненіемъ обязанностей и потому не даетъ уснокоенія. - А не успоконться ли на служеніи родителямь?-Также нельзя.-А въ кругу друзей?-Также нельзя.-А въ нъдрахъ собственнаго семейства?-Также нельзя.-А въ занятіяхъ земледъліемъ?-Также нельзя.-Неужели мнъ негдъ успоконться?-Только могила даеть успокоеніе, заключилъ философъ". То успокоеніе, о которомъ говорилъ Конфуцій, ожидаетъ съ точки зрѣнія матеріалистической философіи каждаго человѣка и затѣмъ все человѣчество. Но человѣку присущъ инстинктъ жизни и эта перспектива грядущаго покоя вовсе не представляется ему заманчивой. Въ общемъ человѣчество продолжаетъ вѣрить, какъ вѣрило всегда, что не матерія одолѣетъ духъ, а духъ—матерію.

Матерія есть то, что доступно чувству осязанія. Изъ этого опредъленія слъдуеть, что матерія всегда имфеть геометрическую форму и обладаетъ способностію сопротивленія. Осязать можно лишь геометрическія поверхности и только въ томъ случав, если онв обладають силою непроницаемости. Если бы наша рука безъ всякаго усилія пронизывала и если бы безъ всякаго усилія со стороны руки встръченная ею поверхность отступала передъ нею, то такая поверхность не могла бы назваться матеріальной. Съ понятіемъ о матеріи мысль сильное всего связываеть идею непроницаемости, объясняя проникновение всего посторонняго въ данное матеріальное толо измоненіемъ формы этого тыла, существованіемь вы немь пустоты иди разстояній между образующими его частицами. Съ понятіемъ матеріи далье соединяется инертность, т. е. самонедъятельность. Въ матеріальномъ тёлё нетъ принципа самоопределяющаго его къ дъятельности. Каждое измънение въ состояніи или положеніи матеріальнаго тіла опреділяется воздъйствіями на њего отвиъ. Наконецъ, о матеріи предполагается, что она не знаетъ своихъ состояній, не владфетъ способностію ощущеній. Духъ противоположенъ матеріи во всъхъ перечисленныхъ отношеніяхъ. Духъ переживаетъ то, чъмъ живетъ. Духъ есть ощущающее начало. Ощущеніе въ самой простъйшей и минимальной формъ есть всегда сознательное чувствованіе, соединенное съ желаніемъ сохранять или не сохранять это чувствованіе. Каждый изъ этихъ элементовъ-чувствованія, сознанія и желанія можеть быть чрезвычайно маль, можно сказать произвольно маль т. е. можетъ быть слабъе всякаго указываемаго намъ психическаго состоянія для сравненія), но онъ не можеть быть нулемъ, ибо тогда исчезаетъ ощущеще, и отъ нуля, какъ бы элементы ощущенія не были малы, ощущеніе отстоить на цълую безконечность. Чувствованія бывають пріятными и

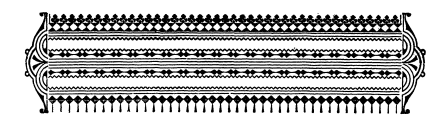
непріятными. Первыя духъ стремится сохранить, вторыя устранить. Духу присуща иниціатива стремленій, духъ самопроизволенъ. Никто не удивляется, когда начинаеть двигаться одушевленное существо, но безмѣрное удивленіе окладѣло бы людьми, если бы они вдругъ увидѣли, что какой-либо камешекъ безъ видимой причины задвигался по дорогѣ. Наконецъ, духъ не осязаемъ. Мысли, чувства и желанія не имѣютъ ни геометрической формы, ни вѣса.

Изъ даннаго опредъленія духа слъдуеть, что онъ не можеть быть объектомъ наблюденія. Духъ не можеть воздъйствовать на внъшнія чувства. Духъ доступенъ лишь самонаблюденію. Наобороть, матерія не знающая самонаблюдепія, реагирующая на чувства, доступна лишь наблюденію. Въ окружающей насъ дъйствительности ностоянно встръчается матерія не заключающая въ себъ духа, но пикогда не встръчается духъ безъ матеріи. Духовное дачало всегда облечено въ матеріальную оболочку, двиствуетъ чрезъ матерію. Его состоянія отражаются на его тіль, и недоступный наблюденію самъ по себъ духъ дълается доступнымъ для познапія со стороны другихъ, благодаря своему тълу. Если матерія можетъ жить безъ духа, то духъ не можеть жить безъ матеріи. Духъ повидимому образуется и несомивнио развивается совмвстно съ теломъ. У новорожденнаго ребенка нътъ сознанія своей личности: кръпнетъ тъло, -- кръпнетъ и духъ; ослабляется тъло, -- ослабляются и проявленія душевной жизни. Махітит развитія душевной жизни совпадаеть съ тахіт'умомъ тълеснаго развитія. Между minimum'ами того и другого существуеть тоть же параллелизмъ. Изследованія физіологическія и психофизіологическія показывають, что развитіе тэхь или иныхь душевныхъ способностей находится въ строжайшемъ соотвътствій съ развитіемъ тіхъ или иныхъ тілесныхъ органовъ. Нъкоторые законы локализаціи способностей уже открыты. Можно иногда заранъе предсказать, разъ мы замъчаемъ у извъстнаго субъекта какое-либо психическое разстройство, поврежденность у него такой-то части мозга. И наоборотъ, если въ апатомическомъ театръ при вскрытім мозга мы видъли поврежденность той или иной его части, мы имвемъ полное право заключать, что владълецъ этого мозга страпалъ такимъ-то исихическимъ разстройствомъ. Отсюда

основной тезисъ, изъ котораго развивается все зданіе матеріалистической философія: духъ находится въ функціональной зависимости отъ тъла, духъ есть функція тъла, функція матеріи. По старому сравненію, приведенному Платономъ. духъ относится къ тълу, какъ гармонія къ лиръ. Разрушается лира, исчезаетъ и гармонія. Такова матеріалистическая точка эрвнія. Она ставить духь вь безусловное рабство отъ матеріи и считаетъ это рабство неуничтожимымъ. Спиритуалистическая точка зрвнія смотрить на двло иначе. Духъ въ этомъ матеріальномъ міръ находится въ связи съ матеріей, въ такой связи, которая въ общемъ, пожалуй, больше похожа на плънъ, но духъ за всъмъ тъмъ не функція и не свойство матеріи. Онъ можеть существовать независимо отъ матеріи и что можетъ быть еще важнѣе-взаимоотношенія между духомъ и матеріей могуть изміниться. Не духъ, а матерія должна стать въ подчиненное отношеніе къ духу.

Люди принимають матеріалистическій или спиритуалистическій взглядь по многообразнымь и сложнымь причинамь. Разсматривать всю эту сложность условій, опредъляющихь міровоззрѣніе людей, мы не будемь. Мы ограничимся болье узкою задачею. Мы попытаемся изслѣдовать: для какого міровоззрѣнія—матеріалистическаго или спиритуалистическаго представляють больше основаній науки о матеріи и духѣ вь ихь современномъ состояніи. Мы начнемь съ изслѣдованія вопроса о матеріи, затѣмь перейдемъ къ вопросу о духѣ. Разсмотрѣвъ данныя о взаимоотношеніи матеріи и духа въ прошломъ и настоящемъ, мы попытаемся высказать болѣе или менѣе вѣроятныя предположенія о томъ, каковымъ должно стать это взаимоотношеніе въ будущемъ. Нашъ путь будеть идти отъ извѣстнаго къ неизвѣстному, отъ видимаго къ невидимому, отъ настоящаго къ будущему.





# ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

# MATEPIA.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

# Матеріалистическій атомизмъ.

🥻 Ъ точки зрънія матеріализма достаточно допустить существованіе 4-хъ началь для объясненія всёхъ явленій физическаго міра. Эти 4 начала суть: пространство, время, матерія и движеніе. Они существовали отъ въка и будуть существовать въчно. Изъ этихъ 4 началь только вопросъ о томъ, что понимать подъ третьимъ (подъ матеріей), возбуждаеть между натуралистами недоразумвнія и споры. О томъ, какъ понимать прочія три начала, въ естествознаній не существуєть никакихъ споровь и никакихъ объясненій; съ выраженіями пространство, время, движеніе, естествознаніе соединяеть тоть же смысль, какой соединяють съ нимъ и дъти и дикари. Пониманіе матеріи у различныхъ ученыхъ различно. Самое простое и распростриненное слъдующее. Матерія есть совокупность безконечнаго числа атомовъ. Атомъ это, по воззрвнію однихъ, абсолютно твердое, по воззрвнію другихъ-абсолютно упру-

гое тъло, имъющее чрезвычайно малые размъры и снабженное нъкоторымъ (тъмъ или инымъ) количествомъ движенія. По инерціи всякое тіло, получившее стремленіе двигаться въ какомъ-либо направленіи съ тою или иною скоростью, сохраняеть и осуществляеть это стремленіе въчно, если не встръчаетъ себъ препятствій со стороны другихъ тълъ, сила стремленія, присущая тълу, и есть то количество движенія, которымъ оно обладаетъ. Сталкиваясь одни съ другими, атомы стремятся передавать одинъ другому имъющееся у нихъ количество движенія, передавать такъ, что атомъ, имъющій избытокъ движенія сравнительно съ другимъ, дълитъ съ этимъ другимъ избытокъ такъ, что въ концъ концовъ у нихъ обоихъ будетъ равное количество движенія (при предварительномъ равенств' массъ атомовъ, движение стремится распредълиться равномърно въ равныхъ массахъ). Существованіе атомовъ съ такими свойствами и достаточно для объясненія всёхъ явленій міра. Приведемъ примъръ объясненія возникновенія въ тълахъ въса. Невъсомые атомы должны были превратиться въ въсомыя тъла слъдующимъ образомъ. Положимъ, что какой-нибудь случай произвель, что въ одномъ мъстъ два атома соединились такъ, что потомъ стали продолжать движеніе вмісті, какъ одно цідое, допустимъ, что подобный же случай произвелъ подобное соединение и въ другомъ пунктв. Тогда въ морв безконечно малыхъ и равныхъ между собою атомовъ явятся два сравнительно большія тіла. Нетрудно показать, что они немедленно начнуть оказывать притягивающее дъйствіе одно на другое. Вотъ почему-каждое изъ этихъ телъ явится для другого экраномъ, защищающимъ его отъ толчковъ атомовъ съ своей стороны. Наши тъла будутъ подвергаться толчкамъ атомовъ со всёхъ сторонъ, но со сторонъ, которыми они обращены другъ къ другу, этихъ толчковъ ими будетъ получаться меньше, такимъ образомъ окажется, что атомы будутъ толкать ихъ по направленію другъ къ другу и они задвигаются одинъ по направленію къ другому, какъ будто взаимно притягиваемые. Въ безконечномъ простанствъ аггрегаціи двухъ, трехъ и большаго числа атомовъ, конечно, должны происходить часто, отсюда явятся притягивающіяся или въсовня тъла, ибо въсомъ называютъ силу стремленія притягиваемаго тела къ притягивающему. Не трудно показать, что дъйствія притяженія въ этомъ пространствъ будуть происходить согласно закону Ньютона, т. е. прямо пропорціально массі и обратно пропорціонально квадрату разстоянія. Пусть представять себ'в пространство, наполненное атомами, двигающимися во всёхъ направленіяхъ съ равными скоростями и въ равныхъ количествахъ и пусть введуть въ это пространство два большихъ шара разной величины. Нетрудно видъть, что большой шаръ защититъ малый отъ толчковъ атомовъ съ своей стороны во столько разъ больше, во сколько поверхность большого шара больше поверхности малаго, вслъдствіе этого малый шаръ, испытывая менъе сопротивленія въ своемъ стремленіи къ большому, задвигается быстръе, чъмъ большой по направленію къ нему. Отсюда вытекаетъ законъ о значеніи массы въ дёлё притяженія. Точно также на примъръ нашихъ шаровъ можно изслъдовать и законъ относительно разстоянія. Можно видъть, что при сближеніи шары въ большей мірь будуть служить экранами одинъ для другого и такимъ образомъ притяженіе между ними будеть увеличиваться, при удаленіи одного они менње могутъ защищать другъ друга отъ толчковъ атомовъ съ своей стороны, и потому притяжение между ними ослабъетъ. Изъ этого простого изложеннаго нами начала объясняется и вся система небесныхъ тёлъ. Гипотезы образованія небесныхъ толь, явившіяся въ послоднія десятильтія особенно соотвътствують изложеннымь нами началамъ. Укажемъ на гипотезу Локіера. Даже на Руси явилась самостоятельная работа, объясняющая возникновеніе міровъ изъ изложеннаго нами принципа. Разум вемъ работу Ярковскаго. Сущность всвхъ этихъ гипотезъ состоитъ въ томъ, что разъ въ міровомъ пространствъ изъ разсъяннаго въ немъ вещества образуется аггрегатъ частицъ, образуется случайно, то онъ потомъ будетъ расти по естественному неизбъжному закону. Съ этой точки зрвнія наше солнце будеть постоянно увеличиваться въ объемъ, вслъдствіе паденія на него метеоритовъ и другихъ мелкихъ небесныхъ тълъ (этимъ нъкоторые хотять объяснить и то, почему солнцемъ сохраняется такъ долго столь высокая температура), будетъ расти наша земля, вслъдствіе паденія на нее космической пыли (это подтверждается прямыми наблюденіями, наприм., Норденшильда). Впослёдствіи солнце, растущее быстръе, чъмъ земля, можетъ быть поглотитъ и землю, можетъ быть, и вся солнечная система будетъ притянута какимъ-нибудь нами еще не открытымъ небеснымъ тъломъ, около котораго, по неизаъстной намъ кривой совершаетъ свое движение солнечная система.

Изъ изложенныхъ нами началъ объясняются и всъ физическія и химическія явленія. А) въ физикъ: 1) Состоянія тълъ (твердое, жидкое и газообразное) и такъ называемыя общія свойства тіль: ділимость (разрывь растягиваемой проволоки, раздавливаніе тель), скважность, сжимаемость и расширяемость, упругость, приставаніе и прилипаніе, которыя становятся для насъ весьма понятными при предположеніи, что тъла состоять изъ частиць, раздъленныхъ между собою промежутками и удерживаемыхъ вблизи (но не въ соприкосновеніи по причинъ отталкиванія) силою Промежутки эти подъ вліяніемъ внѣшнихъ сцъпленія. условій: температуры, давленія, толчковъ, растягиванія, вообще подъ вліяніемъ дъйствія силы совнь, измыняются и могуть становиться столь значительными, что сида сцепленія между частицами дізается равною нулю, и тіз или переходить изъ одного состоянія въ другое (изъ твердаго въ жидкое или газообразное), или разрывается, раздавливается и т. д. 2) Отраженіе, преломленіе (измѣненіе направленія при переходів изъ одной среды въ другую) и интерференція (явленіе, заключающееся въ томъ, что отъ прибавленія звука къ звуку или свъта къ свъту, звукъ и свътъ обыкновенно усиливаются, иногда же, напротивъ, ослабъвають и даже уничтожаются). Предполагая, что звукъ и свъть суть роды движеній частиць, первый — продольнаго (совершающагося въ одной плоскости) среды его передающей, второй — поперечнаго (въ перпендикулярныхъ плоскостяхъ) мірового эфира, отраженіе объясняють отталкиваніемъ частицъ отъ встретившейся более или менее плотной поверхности (какъ отскакиваніе шаровъ отъ пола или отъ потолка), преломленіе — тъмъ, что вслъдствіе присоединенія къ дъйствію первоначальнаго толчка дъйствія сопротивленія въ иномъ (но не прямо противоположномъ) направленія частицъ естественно, должны измънить путь своего движенія. Наконецъ, интерференцію объясняють тімъ, что при соединеніи лучей, состоящихъ изъ волнообразно двигающихся

частицъ, можетъ произойти или то, что возвышение волны одного луча совпадаеть съ возвышеніемъ другого, и тогда произойдеть усиленіе, или, напротивь, возвышеніе волны одного луча совпадаеть съ углубленіемъ волны другого, и тогда волна должна уничтожиться или (при неравенствъ волнъ или при неполномъ совпаденіи), по крайней мъръ, уменьшиться. Въ частности, въ явленіяхъ свъта указываютъ еще на поляризацію (ослабъваніе свъта при прохожденіи его черезъ ніжоторыя прозрачныя средины по извівстнымъ направленіямъ и даже полное потуханіе его при прохожденіи его черезъ дві или нівсколько такихъ срединъ, изъ которыхъ, однако, каждая въ отдъльности его пропускаетъ), которая, по гипотезъ поперечнаго движенія свътового энра, происходить отъ того, что въ некоторыхъ срединахъ эбиръ, имъя возможность двигаться, положимъ, въ плоскости горизонтальной, не можеть двигаться въ плоскости вертикальной; если къ такой срединъ приставить другую, позволяющую эеиру двигаться вертикально, то свъть, очевидно, долженъ потухнуть, такъ какъ лучъ уже раньше утратилъ способность этого движенія. Подобнымъ же образомъ объясняють явленія диффракціи (изгибаніе лучей свъта и звука при прохожденіи черезъ малыя отверстія) и свѣторазсвянія. 3) Изміненіе формы намагничиваемых тіль (въ магнитахъ и особенно въ электромагнитахъ) именно ихъ удлиннение по направлению полюсовъ, которое, полагають, происходить по причинъ перемъщенія частиць въ этихъ твлахъ. Въ частности въ явленіяхъ электричества разложеніе тъль, находящихся въ жидкомъ, или, по крайней мфрф размягченномъ состояніи (наприм., воды, на водородъ и кислородъ) подъ вліяніемъ гальваническаго тока, объясняемое изъ того (теорія Гроттуса), что атомы (или молекулы) одного (или иногда нъсколькихъ) изъ составляющихъ тълъ, обладающія отрицательнымъ электричествомъ, собираются на анодъ, атомы (или молекулы) другихъ, обладающія положительнымъ, собираются на катодъ (анодъ положительный полюсь, катодь-отрицательный). 4) Соотношеніе теплоты и движенія и превращеніе первой въ последнее и наобороть, заставляющее думать, что теплота есть молекулярное движеніе частиць, которое, очевидно, можеть

быть вызвано во всякомъ тълъ чрезъ задерживаніе внъшнаго движенія и наоборотъ.

В) Въ химіи. Основныя положенія ея 1) всё химическія соединенія образуются гри вполнъ опредъленныхъ въсовыхъ отношеніяхъ тыль составляющихь, что объясняется изъ того, что молекуля сложнаго тъла всегда имъетъ одно и тоже число атомовъ составляющихъ тълъ, атомы же имъютъ неизмън ный въсъ: вслъдствіе чего, наприм., въ сърнистомъ жельзъ, въ которомъ молекула состоить изъ одного атома желъза и одного атома съры (въсъ атома съры = 32, въсъ атома жельза=56, по сравненію съ водородомъ, въсь атома котораго принимается равнымъ единицъ) на 56 частей по въсу же льза всегда приходится 32 части по въсу съры, въ водъ на 8 частей по въсу кислорода 1 часть водорода (молекула воды состоить изъ 2-хъ атомовъ водорода и 1-го кислорода; въсъ атома кислорода = 16) и т. д. При этомъ, если въ какомъ-нибудь соединеніи на місто одного элемента становится новый элементь, то извъстное по въсу количество удаляемаго элемента замъняется совершенно опредъленнымъ въсовымъ количествомъ новаго; такія, могущія въ соединеніяхъ зам'вщать одно другое, в'всовыя количества различныхь тёль называются эквивалентными. Эквивалентность элементовъ химія съ помощію атомистической гипотезы представляеть весьма просто и ясно. Смотря по тому, со сколькими атомами водорода соединяется 1 атомъ элемента, элементы называются одно, двуатомными и т. д. Равноатомные элементы, очевидно, эквивалентны, потому что могутъ взаимно замъщаться, такъ напр., съра и кислородъ, какъ равноатомные (1 атомъ съры или кислорода соединяются съ 2 атомами водорода) взаимно замъстимы, потому что, поставивъ въ водъ на мъсто кислорода съру, мы получаемъ новое тело — сернистый водородъ; точно также 1 атомъ двуатомнаго элемента будетъ эквивалентенъ (какъ взаимно замъстимый) 2 атомамъ одноатомнаго элемента и т. д. 2) "Если два тъла образуютъ нъсколько химическихъ соединеній, въ которыя одного тыла входять только одинаковыя количества, то количества другого тела въ этихъ соединеніяхъ составдяють рядъ краткихъ величинъ сравнительно съ наименьшимъ изъ нихъ (законъ Дальтона). Законъ этотъ по атомистической гипотезъ, обусловливается

недълимостью атомовъ, вслъдствіе которой тьло, вступающее съ другими въ соединенія атомъ на атомъ, 2 атома на 1 и т. д., не можеть соединяться съ этимъ другимъ въ дробныхъ отношеніяхъ (наприм., 21/3 атома на т. п.). Согласно атомистической гипотезь это можеть быть выражено такъ, что числа атомовъ тъла, вступающаго въ нъсколько соединеній съ однимъ и тъмъ же количествомъ атомовъ другого, суть кратныя съ наименьшимъ изъ нихъ (мультиплы); такъ, наприм., кислородъ образуетъ съ азотомъ 5 соединеній: на 2 атома азота 1, 2, 3, 4, 5 атомовъ кислорода, 2, 3, 4 и 5 суть кратныя единицы. 3) Изъ атомистической гипотезы удобно объясняются явленія кристаллизаціи (заключающіяся въ томъ, что тъла при переходъ изъ жидкаго состоянія въ твердое принимають правильную геометрическую форму). Причемъ при кристаллизаціи мокрымъ путемъ (когда какія-нибудь тыла кристаллизуются, растворенныя въ водъ или въ иной жидкости при медленномъ ея охлажденіи или испареніи), если въ растворяющей жидкости находится нъсколько веществъ, то одни изъ нихъ смъщиваются, другія нъть; то и другое объясняють одинаковымъ или различнымъ строеніемъ атомовъ или молекуль этихъ веществъ. Дъйствительно, тъла, смъшивающіяся при кристаллизаціи изоморфны, т. е. кристаллизуются по одинаковой системъ; если же изоморфныя тъла иногда не смъщиваются, то это обусловливается большимъ различіемъ изъ химическаго состава. 4) Явленія полиморфизма, по которому тъла, имъющія одинъ и тоть же химическій составъ при различныхъ условіяхъ кристаллизуются въ различныхъ систе махъ (наприм., сфра), а нфкоторыя кромф того являются иногда въ амерфной (не кристаллической) формъ (напр., углеродъ), изомерности (изомерными называются тъ углеродистыя соединенія, которыя при одинаковомъ составъ обладаютъ различными физическими и химическими свойствами) и частныхъ видовъ ея: полимеріи и метамеріи (полимерными называются тъла, которыя при одинаковомъ процентномъ составъ имъють различный въсъ, метамерными — тъла, которыя при одинаковомъ процентномъ составъ и частичномъ въсъ имъютъ различные радикалы, т. е. молекулы являющіяся при сложеніяхъ съ свойствами простыхъ атомовъ). Всв эти явленія разсматриваются какъ следствія различной группировки однихъ и тъхъ же атомовъ. Изъ этого объясняется, что есть вещества (химически тожественныя), кристаллизирующіяся симметрично и вслъдствіе симметричности имъющія плоскости поляризаціи расположенными въ противоположныя стороны (по причинъ обратной группировки атомовъ). 5) Законъ Авогардо, по которому въ равныхъ объемахъ при одинаковыхъ давленіи и температуръ всъ газы содержатъ одинаковое число частицъ (атомы простыхъ тълъ никогда не существуютъ отдъльно: въ сложныхъ тълъхъ они соединяются съ атомами другихъ тълъ, въ простыхъ — соединяются между собою по нъскольку виъстъ).

Самый фактъ химическаго сродства съ возникновеніемъ термохиміи стали объяснять изъ атомистической гипотезы. Термохимія есть наука, определяющая количество теплоты, выдъляемое или поглощаемое при химическихъ реакціяхъ. Теплота есть родъ движенія. Оказывается, что всв химическія изміненія въ тілахъ обусловливаются количествомъ выдъляемой или поглощаемой теплоты, т. е. иначе говоря, являются слёдствіемъ измёненія характера движенія въ соединяемыхъ или разлагаемыхъ тълахъ. Предполагаютъ, что молекулы различныхъ физическихъ тълъ одарены различнаго рода движеніями. Если мы смішаемь два тіла движенія молекуль, въ которыхь происходять по сходственнымь, такъ сказать, приблизительно параллельнымъ путямъ, то, очевидно, соединенія ихъ не произойдеть, ибо не произойдеть столкновенія между атомами. Будеть только смішеніе. Но если мы соединимъ тъла, обладающія совершенно различными молекулярными движеніями, то тогда между молекулами этихъ тълъ, начнутся столкновенія, произойдеть выдъление теплоты, являющееся обыкновенно при химическихъ соединеніяхъ; столкнувшіяся молекулы соединятся, энергія ихъ измінится (уменьшится, о чемъ свидітельствуеть выдъление теплоты), и явится новое тъло съ новыми свойствами. Это объяснение избирательнаго сродства, по которому тъла, съ наиболъе противоположными свойствами (напримъръ, элементы стоящіе по концамъ одного періода химической системы) должны наиболюе энергично стремиться къ соединенію, подтверждается фактами химіп. Подтверждаясь этими фактами, оно вмъсть съ тъмъ, объясняеть, почему химическія соединенія такь или иначе отличаются оть образующихь ихь элементовь.

Явленія біологическія тоже суть явленія движенія. Что физіологическія управляются исключительно законами физики и химіи, въ этомъ не сомнъваются. Невыясненнымъ пока остается вопросъ о томъ, какъ неорганическая матерія преобразуется въ органическую. Прежде предполагали здъсь участіе какого-то таинственнаго виталистическаго начала, но теперь признають, что и въ этомъ началь ньть нужды. Элементы матеріи говорять, могуть вступать вь соединенія троякого рода: механическое, химическое и органическое, и соединение становится тъмъ или инымъ, смотря по тому, какъ близко частицы соединились между собою и какой характеръ движенія они имфютъ. Что между этими тремя родами соединенія, ніть радикальнаго различія это подтверждается все болье. Такъ можно указать соединенія, о которыхъ трудно сказать — механическаго или химическаго они характера, таковы, наприм., растворы и силавы. Повидимому это соединенія механическаго характера, ибо здісь парущается одинъ изъ основныхъ химическихъ законовъ, по которому два или несколько тель могуть вступать въ соединеніе въ опредъленныхъ въсовыхъ отношеніяхъ. Если намъ нужно образовать поваренную соль и намъ дано извъстное количество натрія, то мы должны взять строго опредъленное количество хлора. Но въ растворахъ мы можемъ подливать сколько угодно растворителя, а въ сплавахъ мы можемъ сплавлять какое угодно количество одного металла съ другимъ. Такимъ образомъ, повидимому, мы имбемъ вдъсь дъло съ явленіями механическими. Но обратившись къ другой сторонъ дъла, мы должны будемъ отвергнуть это предположение. Такъ, напримъръ, оказывается, что сплавы тверже каждаго изъ сплавляемыхъ металловъ. Въ суммъ такимъ образомъ оказывается больше, чёмъ въ слагаемыхъ. Этого не бываеть при механическихъ явленіяхъ, но это происходить при явленіяхь химическихь. Точно также растворы являють намъ новыя свойства, которыхъ не было ни въ растворитель, ни въ растворяемомъ веществь. Вслъдствіе этихъ фактовъ установился взглядъ на растворы и сплавы, какъ на соединенія частію механическаго, частію химическаго характера (пеустойчивыя химическія соединенія).

Полагають, что подобнымь образомъ и между химическими и органическими соединеніями не существуеть непереходимой грани. Уже со времени Велера, когда онъ путемъ выпариванія ціано-аміачной соли получиль мочевину, мысль эта стала представляться возможной. Съ тѣхъ поръмного тѣхъ соединеній, которыя приготовляеть организмъ, было приготовлено въ лабораторіяхъ. Правда, вст приготовленныя искусственнымъ путемъ вещества, не суть составныя части организма, а его отбросы; того, что живетъ и что участвуеть въ жизни, химики искусственнымъ путемъ произвести не могли. Но что и это живое возникло нъкогда изъ неживого, что положеніе отпе vivum ех vivo невърно, или, что пожалуй, върно положеніе отпе est vivum, это представляется несомнъннымъ—очень многимъ натуралистамъ.

Съ физіологической стороны жизнь можетъ быть опредъляема, какъ процессъ, состоящій въ томъ, что вещество уподобляеть себъ окружающую среду. Все живое питается и размножается; принимая въ себя постороннія вещества, живое дълаетъ ихъ тъмъ, что оно есть само, въ размноженіи все живое стремится повторять само себя. Сравнительно простышая форма, въ которой проявляетъ себя жизнь, есть растительная клеточка. Элементарная анатомія клеточки такова; замкнутая оболочка, внутри которой содержится полужидкое вещество (протоплазма), въ которомъ находится небольшое твердое тельце (ядро). Существуеть много однокльточных организмовь; таковы многія однокльточныя водоросли. Ихъ жизнь заключается въ следующемъ: изъ окружающей среды сквозь оболочку въ клеточку проникають по закону диффузіи газообразныя вещества и соли въ растворъ; здъсь они вступають въ химическое соединение съ содержимымъ клъточки и уподобляются ему, лишнее путемъ диффузіи выходить изъ клёточки (напр., кислородъ, освобождающійся вследствіе разложенія углекислоты), но въ общемъ въ клёточку входить всего гораздо более, чемъ изъ нея выходить, вследствіе чего она увеличивается. Затъмъ въ клъточкъ происходитъ рядъ механическихъ процессовъ, вслъдствіе которыхъ изъ одного ядра въ клюточкю образуется два, между этими ядрами выростаетъ пленка. такая же, какъ облочка клеточки, и клеточка распадается на двъ, изъ которыхъ каждая затъмъ начинаетъ жить само-

стоятельною жизнью. Таковъ процессъ въ одноклъточныхъ организмахъ. Въ многокийточныхъ организмахъ жизнь въ сущности сводится къ тому же, только тамъ въ отправленія клъточекъ внесено болъ раздъленія труда. Это раздъленіе труда или, иначе говоря, раздъленіе отправленій мы видимъ уже и въ одной клъточкъ: въ ней много различныхъ химическихъ соединеній, обусловливающихъ физическое различіе составляющихъ ее частей. Различныя физически и химически тъла находятся въ кльточкъ въ такомъ соединеніи, что изъ нея почти ничего не выходить нужнаго ей, а въ нее открыть свободный притокъ извив полезнаго для нея. Понять возможность такого механизма, который береть, не отдаетъ, не трудно: припомнимъ изъ физики, хотя нагиетательный насось; понять, почему кльточка береть извив, только нужное для нея, тоже неособенно затруднительно; припомнимъ изъ физики законъ диффузіи. Частицы газовъ, а затъмъ и жидкостей стремятся равномърно разсъяться въ пространствъ, при томъ они обладаютъ способностью проникать черезъ перепончатыя перегородки, каковую перегородку представляеть собою и оболочка клът. чки. Проникнувъ въ клъточку, нужныя ей вещества, преобравуются въ новыя соединенія, которыя уже не могуть переходить черезъ перепончатыя перегородки. Вследствіе этого нужныя кліточки вещества снова будуть устремляться къ ней и проникать въ нее ибо ихъ тамъ нътъ (они перещли въ новыя соединенія), а онъ стремятся къ равномърному распределенію; не нужныя же, проникнувъ въ клеточку въ незначительномъ количествъ, перестанутъ притекать болье, потому что и внъ клъточки находятся въ такомъ же количествъ, какъ внутри ея, между ними установится равновъсіе. Понятно, для того, чтобы быть такимъ механизмомъ, который принимаетъ въ себя все нужное и выбрасываетъ изъ себя негодное, однокліточный организмъ должень быть въ сущности очень сложнымъ комплексомъ частей и химическихъ соединеній. Онъ такимъ и является. Въ многоклюточныхъ организмахъ это раздъленіе на различныя части (органы и полы) выступаеть все болье и болье по мърь того, какъмы поднимаемся по біологической лестниць. Но все это разнообразіе органовъ и внѣшняго строенія, все это разпообразіе внъшнихъ формъ приспособлено къ одной цъли; чтобы изъ

внъшней среды въ организмъ входили нужныя вещества и уподоблялись ему. Все, съ чъмъ организмъ вступаетъ во взаимоотношеніе, онъ стремится уподобить себть и, увеличиваясь въ объемъ и размножаясь, онъ стремится превращать въ себя все большее и большее количество вещества; мохъ въ самое короткое время покрылъ бы весь земной шаръ своимъ унылымъ покровомъ, если бы онъ не встръчаль себъ противодъйствія со стороны другихъ растительныхъ организмовъ. Внъшнія неблагопріятныя условія и противодъйствіе другихъ организмовъ препятствуютъ стремленію каждой органической особи уподобить себ'в окружающее. Механизмъ возникновенія, размноженія и распространенія организмовъ не выясненъ со всею строгостью въ своихъ основахъ, но изъ изложеннаго можно видъть, что имъются основанія надъяться, что онъ будеть выяснень. Съ одной стороны, теперь приготовляютъ химическія соединенія все болъе и болье приближающіяся къ органическимъ, съ другой стороны теперь выяснено, что клаточка не есть самый простой типъ жизни, она сама образуется изъ проствишихь элементовь — біобластовь, которые уже близко подходять къ неорганическому міру. Одна изъ вътвъй органическаго міра-животная - кром'в физіологическихъ, характеризуется еще психологическими процессами. Психологическія состоянія организмовъ суть придатки къ ихъ физіологической жизни, эпифеномены. Устанавливаемая связь и эквивалентность между физіологическими и психологическими процессами побуждаетъ матеріалистовъ разсматривать и истолковывать последнія изъ матеріальной основы.

### ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Теорія Гирна.

Естественно-научный атомизмъ не всегда становится непремънно матеріалистическимъ атомизмомъ. У нъкоторыхъ мыслителей, наоборотъ, первый является орудіемъ для

борьбы со вторымъ. Такимъ мыслителемъ былъ физикъ Гирнъ (Hirn, 1815—1890) г. онъ опубликовалъ работу "Consequences philosophiques et methaphysiques de la thermodinamique"; "Analise élémentaire de l'univers". Эта книга подъ заглавіемъ "Анализъ вселенной въ ея элементахъ" была издана на русскомъ языкѣ въ 1898 г.

Гирнъ начинаетъ свою книгу съ парадоксальнаго утвержденія, что именно теперь, когда онъ-Гирнъ-ваялся за перо, настало время дълать философскіе и метафизическіе выводы изъ данныхъ наукъ о природъ. Данныя для такихъ выводовъ, по его мивнію, даль только что открытый и формулированный законъ сохраненія энергіи. Сущность этого закона, какъ извъстно заключается въ слъдующемъ. "Каждый разъ, когда действіе теплоты на тьло производитъ механическую работу, исчезаеть количество теплоты, строго пропорціональное произведенной работв. Обратно, каждый разъ, когда механическая работа затрачена на измъненіе внутренняго равновъсія тъла, развивается количество теплоты строго пропорціональное затраченной работь. Между работою, произведенною или затраченною, и теплотою, такимъ образомъ затраченною или произведенною, существуетъ неизмънное отношеніе, которое и составляеть то, что называють механическимь эквивалентомь теплоты" (стр. 20-21, страницы относятся къ русскому изданію). Соотношеніе это таково: количество теплоты (единица или калорія), нагръвающее одинъ килограммъ (около 21/2 фунтовъ), воды съ 0° на 1° по С, поднимаетъ, какъ рабочій двигатель, одинъ кплограммъ на высоту 424 метровъ. 424 килограммометра и представляють собою механическій эквиваленть теплоты; наоборотъ, килограммъ, упавшій съ высоты 1 метра развиваеть  $\frac{1}{424}$  часть того количества теплоты, которое нужно для того, чтобы нагръть килограммъ воды на 1 градусъ. 1 424 калоріи— термическій эквиваленть работы. Изъ этихъ отношеній и цифръ термодинамики Гирнъ ділаеть общирные философскіе выводы. Прежде всего законъ объясняеть существованіе животной теплоты. Эга теплота-термическій эквиваленть работы, производимой организмомъ. Ея возникновеніе, высоту, происходящія въ ней изміненія такъ удобно объяснять изъ механическаго эквивалента, какъ изъ

закона тяготвнія Ньютона удобно объяснять паденіе твль на землю. Но это далеко не самое важное, что даетъ намъ фактъ сохраненія энергіи. Неправильно истолкованный онъ даеть могучую опору матеріализму, но правильно понятый онъ приводитъ къ выводамъ совсемъ иного рода. На законъ сохраненія энергіи пытались утвердить, что всв силы природы суть только движеніе в сомой матеріи; теплота, это-движеніе невидимыхъ молекуль, работа-движеніе видимыхъ массъ. По этой теоріи человъческія дъйствія должна истолковывать такимъ образомъ: положимъ, человъкъ всходить на гору, онъ поднимаеть въсь своего тела на нъкоторую высоту и теряеть количество теплоты, пропорціональное произведенной работъ "Теорія объясняеть, или очень ясно обрисовываеть то, что происходить въ данномъ случав: часть молекулярныхъ колебаній, составляющихъ съ нашей зрвнія теплоту, прекратилась, сообщившись всей массъ нашего тъла, которое такимъ образомъ поднялось на извъстную высоту. Но одушевленный двигатель не есть тепловой двигатель; сокращение мышцъ, а следовательно и работа одушевленнаго двигателя, производится электричествомъ, проводимымъ нервами; это электричество само, какъ предполагаютъ, есть не что иное, какъ нъкоторое движеніе нервной матеріи, строго эквивалентное, следовательно, тому, которое исполняють наши мышцы. Итакъ, въ теченіе извъстнаго времени, исчезаетъ количество электричества, эквивалентное произведенной внъшней работъ; затъмъ движеніе тепловое замъняетъ движение электрическое и, въ свою очередь, исчезаеть, при чемъ замъщается всъмъ тъмъ количествомъ электричества, которое сначала было уничтожено. Въ мозговомъ центръ, откуда происходитъ притокъ электричества подъ вліяніемъ воли, совершается, следовательно, сначала расходъ дъйствія, равный произведенной внъшней работъ, потомъ возстановление дъйствія равное этому расходу. Но наша душа, какова бы ни была ея природа, не можетъ создать что-нибудь изъ ничего; мысль, переведенная въ дъйствіе воли, подъ вліяніемъ которой электрическій токъ произвелъ сокращение мыщиъ, сама наша мысль не можеть быть ни чемъ инымъ, какъ своеобразнымъ движеніемъ матеріи мозга" (стр. 52-53).

Но этотъ странный выводъ следуетъ только потому, что

допущено невърное основаніе. Сила не есть движеніе въсомой матеріи. Гирнъ приводить доказательства этого, взятыя изъ области весьма малыхъ и весьма большихъ величинъ. Гирнь претендуеть на то, что онъ въ другихъ своихъ работахъ доказалъ, что атомы дъиствительно существуютъ, что обемы ихъ безусловно неизмѣняемы и что, слъдовательно, они неупруги. Но если такъ, то почему же они отталкиваются и отскакивають другь оть друга? Очевидно, подъ воздъйствіемъ силы, находящейся не въ атомъ, но въ пространствъ, раздъляющемъ атомы другъ отъ друга? Небесныя тъла находятся между собою во взаимныхъ и непрерывныхъ отношеніяхъ свъта, тепла, электричества; какимъ образомъ передаются эти начала отъ одного тъла къ другому? Между ними нельзя предположить посредства матеріи. Если бы міровое пространство было наполнено матерією, то эта матерія оказывала бы сопротивленіе движенію небесныхъ тіль и, какъ бы ни была она разръжена, на движеніе кометь она несомнънно повліяла бы замедляющимъ образомъ. Но этого замедленія не происходить; слідовательно міровое пространство не наполненно матеріею.

Оно наполненно силой. Сила независима отъ матеріи по своему происхожденію и существенно отличается отъ нея по своей природъ; сила трансцендентна. Матерія всегда заключена въ геометрическую форму и, слъдовательно, ограничена въ пространствъ, сила наполняетъ все пространство вселенной, она безконечна. Такъ, сила притяженія, сближающая тъла въ пространствъ существуетъ вездъ, "но напряженіе устанавливаемаго ею между тълами стремленія взачимно сближаться есть функція разстоянія и обращается въ нуль только тогда, когда само разстояніе становится безконечнымъ" (60 стр.). Гирнъ полагаетъ, что слово сила должно быть употребляемо во множественномъ числъ и что въ настоящее время должно признать особыми силами; силу притяженія, силу элекгричества, силу тепла и свъта.

Не признавая единства силы, онъ не признаетъ и единства матеріи. 1) Невозможно утверждать, говоритъ Гирнъ, что существуеть одинъ только родъ атомовъ, равныхъ по въсу и по объему и одинаковыхъ по своимъ свойствамъ. 2) Хотя и не вполнъ достовърно, но очень въроятно, что тъла, считаемыя въ настоящее время въ химіи элементами,

суть дъйствительно простыя тъла. 3) Во всякомъ случать, если это тъла не простыя, то они, по крайней мъръ, составлены изъ равнаго числа образующихъ ихъ дъйствительныхъ элементовъ" (стр. 309). Гирнъ утверждаетъ эти выводы многихъ основаніяхъ; приведемъ изъ нихъ то, которое не потеряло силы донынъ. Житейскій опыть, какъ и физика, постоянно показывають намъ, что теплоемкость различныхъ тълъ различна: жельзо нагръть легко, воду нагръть очень трудно. Для того, чтобы нагръть одинъ килограммъ ртути съ  $0^{\circ}$  до  $1^{\circ}$  по Цельсію, нужно только  $\frac{1}{30}$  часть той теплоты, которая требуется для такого же нагръванія такого же количества воды. Новъйшая химія установила, что произведеніе атомнаго въса на удъльную теплоту есть величина постоянная. Атомный въсь золота равняется 197, удъльная теплота-0, 0324, произведеніе 6,38; атомный въсъ жельза умноженный на теплоемкость-6,37 (колебанія, надо полагать, зависять оть различія въ физическомъ состояніи элементарныхъ веществъ, по устраненіи различія условій, произведеніе у всъхъ тълъ будеть равно 6,34). Этотъ фактъ очень удобно объясняють темь, что атомы всехь простыхь тель обладають одинаковою теплоемкостью, но они качественно различны между собою. Атомъ жельза въсить въ два раза менье, чемъ атомъ кадмія. Для нагреванія атома кадмія и атома жельза нужно одно и тоже количество теплоты, но очевидно для нагръванія фунта жельза нужно вдвое болье тепла, чъмъ для нагръванія фунта кадмія, потому что въ фунть жельза атомовь вдвое болье, чьмъ въ фунть кадмія. Если бы была справедлива теорія единства матеріи, то тогда равныя по въсу количества различныхъ веществъ требовали бы для своего нагръванія равнаго количества теплоты. Представляющееся возраженіе, что различіе теплоемкомсти можеть быть обусловливается различіемъ характера соединеній, а не количественнымъ различіемъ атомовъ, устраняется тъмъ, что опыть показываеть, что въ тълахъ сложныхъ теплоемкость нисколько не зависить отъ характера соединеній, а есть прямая функція теплоемкости элементовъ.

Какъ теорія единства матеріи ведеть ad absurdum, такъ ad absurdum ведеть и теорія единства силы. Сила тяготьнія проявляется въ томъ, что привлекаеть матеріальные атомы

другъ къ другу всюду въ необъятномъ пространствъ. Сила тепла обнаруживается въ томъ, что она сдерживаетъ на перемънныхъ разстояніяхъ тъ части, которыя сила тяготьнія стремится сблизить. Электричество проявляется въ томъ, что оно группируетъ молекулы согласно принципу сродства. Напряжение силы тягот внія остается непам вннымъ, -- электрическія и тепловыя напряженія постоянно изміняются. Еслибы теплота и электричество были особыми состояніями силы тяготвнія, то напряженность послідней измінялась бы при превращении ея части въ другія силы, но этого нъть; слъдовательно, тяготвніе особый динамическій двятель, а не модификація того же начала, которое въ другихъ случаяхъ проявляется, какъ электричество и тепло. Къ тому же выводу приводять и другіе факты. Сила тяготьнія дыйствуеть на всю массу матеріи, на матеріальный атомъ въ его цъломъ, электричество и тепло дъйствують только на периферію атомовъ, имъютъ дъло лишь съ ихъ числомъ. Указанное выше различіе между атомнымъ въсомъ и теплоемкостью тель объясняеть это различіе.

Такъ, Гирпъ приходить къ признанію существованія двухъ родовъ элементовъ во вселенной—матеріальнаго и динамическаго, но ими не исчерпывается все существующее. Даже болье. Они представляють собою нъчто служебное по отношенію къ высшему роду бытія—анимическому.

Матерія и сила достаточны для истолкованія явленій, происходящихъ въ мертвой природъ. Но кромъ природы мертвой есть еще природа живая-растенія, животныя, люди. Гирнъ предполагаетъ, что въ живыхъ существахъ дъйствуетъ еще новый третій элементь-анимическій. Жизненныя явленія по Гирну, нельзя истолковывать изъ свойствъ матеріи, такъ какъ матерія у него мыслится, какъ нічто недітствующее, а отличительный признакъ живаго есть самодъятельность. Нельзя явленія жизни представить и какъ результать дъйствія физическихь силь. "Существенное отличіе началь, способныхь проявляться какь силы, какь посредники взаимодъйствія между тълами, началь посредствуюшихъ, однимъ словомъ, состоитъ въ томъ, что они разлиты во всей природъ и неопредъленны по всей формъ. Сила вслъдствіе своихъ отношеній можеть тамъ, гдъ она своею двятельностью сосредоточила и локализировала матерію, быть расположенною къ проявленіямъ количественно и качественно болье напряженнымъ, если можно такъ выразиться, нежели тамъ, гдъ она не встръчаетъ никакой матеріи; но это трансцендентное начало не можетъ быть изъято изъ всеобъемлющаго пространства, потому что въ такомъ случать отношенія однихъ отдъльныхъ существъ къ другимъ сдълались бы невозможными. Сила, которая была бы только въ живомъ существъ, но не внъ его, не была бы уже силою; если же она вездъ вокругъ него, то и должна проявляться вездъ, а не только въ немъ. Такія выраженія, какъ—силы органическія, силы жизненныя, безсмысленны. Если обыкновенныя силы физическаго міра и матерія недостаточны для объясненія явленій жизни, то логическое и разумное толкованіе можетъ прибъгать только къ своеобразному и совершенно отличному началу" (стр. 71—72).

Это начало Гирнъ характеризуеть многими признаками. Оно трансцендентно, но въ этомъ мірт оно является связаннымъ съ матеріей. Подобно тому какъ матерія распадается на атомы, такъ анимическое начало распадается на анимическія единицы. Каждый организмъ скрываеть за собою особую анимическую единицу. Эти единицы, подобно тому, какъ и матеріальные атомы, различаются по роду, но кромъ того, должно замътить, принадлежа и къ одному роду, онъ никогда не могутъ быть тождественными между собой, тогда какъ атомы простого тъла абсолютно тождественны. Будучи заключено въ тълъ, анимическое начало не можетъ дъйствовать на него непосредственно. "Анимическое начало, говорить Гирнъ, не можеть оказывать непосредственнаго дъйствія на матерію. Оно производить на нее вліяніе, состоить подъ ея вліяніемъ или находится во взаимныхъ отношеніяхъ съ нею чрезъ посредствующее начало" (стр. 90).

Анимическое "начало находится въ постоянномъ отношеніи къ началамъ физическаго міра; тѣло, которое служитъ ему мѣстопребываніемъ, организуется, принимаетъ форму только съ помощію этихъ началъ. Анимическое начало и начала посредствующія одарены, слѣдовательно, обоюдными и соотвѣтствующими другъ другу свойствами, которыя дѣлаютъ возможными эти сношенія; оно можетъ быть разсматриваемо и изучаемо такъ же, какъ и мы изучаемъ всѣ другіе элементы вселенной, оно одарено физическими свойствами, которыхъ нельзя отнять у него на лишая его реальности. Однако оно стоитъ настолько же выше началъ посредствующихъ, насколько эти выше матеріи, потому что оно не только дѣйствуетъ, но и знаетъ, что дѣйствуетъ, и въ извѣстныхъ границахъ, опредѣляемыхъ потребностями его органическаго существованія, свободно по произволу дѣйствовать или не дѣйствовать (стр. 90).

Анимическому началу принадлежить гармоническое единство, произвольность, свобода, сознательность дъйствій, чувствительность. Коротко, анимическое начало есть нъчто дъйствующее и чувствующее. Но если оно дъйствуеть, то оно, повидимому, есть родъ силы, и если оно чувствуеть, то, значить, его нъть въ растеніяхъ. Гирнъ отрицаеть оба эти вывода. Дъятельность души, по Гирну, заключается не въ томъ что она производить работу, а въ томъ, что она управляеть силами, производящими таковую.

"Когда наше тъло подъ вліяніемъ воли, исполняетъ роль механического двигателя, то душа совершаеть простой акть, не заключающій никакого усилія, она не выполняеть никакой работы; этотъ актъ состоитъ въ нарушеніи равновъсія силы электричества въ нервномъ аппаратъ, въ повышеніи ея напряженности въ одномъ пунктъ и пониженіи въ такой же степени въ другомъ; этотъ актъ самъ по себъ не требуетъ никакого усилія, и потому наша воля никогда не утомляется. Затрата цёйствія силы электричества или соотвътственнаго количества дъйствія силы тепла начинается только тогда, когда виртуальная работа, представляемая нарушеніемъ равнов'йсія, которое опредівляется актомъ воли, реализуется въ процессъ сокращенія мышцъ подъ вліяніемъ электрическаго тока, стремящагося возстановить нарушенное равновъсіе. По исполненіи извъстной внъшней работы двигатель утомляется, иначе говоря, истощается, такъ что необходимо питаніе, дыханіе и покой для полнаго возстановленія, ранте бызшей напряженности силы. Nihil ex nihilo, nihil in nihilum. Итакъ, заключаетъ Гирнъ, наша душа (какъ и душа всякаго другого существа) не выполняеть сама никакой работы, она дъйствуеть сь полной активностью" (стр. 141-142).

Такъ дъйствуетъ и душа растеній. Растенію присуще единство, въ нъкоторыхъ границахъ оно способно къ передвиженію, оно ищетъ пищи, свъта. Иногда о растеніи можно сказать, что оно знаетъ, что дълаетъ.

"Мимоза при сотрясеніяхъ повозки, въ которой ее вевуть, сначала закрываеть свои листки, затвиъ мало-по-малу открываеть ихъ, если тряска прекращается и затъмъ опять вдругъ начинается, то она опять закрываетъ ихъ и опять понемногу открываетъ" (стр. 471). Гирнъ полагаетъ, что мимоза въ этихъ случаяхъ поступаетъ, какъ насвкомыя, притворяющіяся мертвыми при приближеніи опасности и начинающія двигаться, когда имъ покажется, что опасность миновала. Чувствительность растеній доказывается, по Гирну, дъйствіемъ на нихъ ядовъ: стрихнинъ, синеродистый водородъ, дъйствующіе на нервную систему животныхъ, убивають растенія. Анестезирующія средства — эфирь и хлороформъ — лишаютъ чувствительности мимозу. Присуще ли растеніямъ чувство симпатіи? Да, отвъчаеть Гирнъ, это доказывается фактомъ цвътенія. Цъль цвътенія — сохраненіе рода, но забота о сохраненіи рода во всякомъ живомъ существъ должна быть связапа съ психическими стремленіями.

Такъ, вся природа, по Гирну, распадается на два царства: живое и неживое, вселенную одушевленную и неодушевленную, Последняя въ сущности остается неизменной (законъ сохраненія вещества и силь), но живыя существа размножаются, анимическій элементь увеличивается. Какъ происходить это умножение психики? Гирнъ не оставляеть этоть вопрось безъ отвъта. Анимическій элементь, душа, не можеть создать другой души, это противоръчить принципу nihil ex nihilo, не можеть душа произвести другой души и путемъ самодъленія, ее нельзя представлять, какъ что-то геометрически дълимое. Остается одно предположеніе, что анимическое начало при извъстныхъ условіяхъ входитъ въ матерію откуда-то извив. "На оплодотворенное яйцо, говорить Гирнъ, отнюдь нельзя смотреть, какъ на актъ творенія, совершаемый двумя существами, это есть актъ призыва, обращаемаго къ особому анимическому элементу со стороны элементовъ неодушевленной вселенной. соединенныхъ извъстнымъ тоже особымъ образомъ" (479 стр.).

"Обращается ли призывъ къ анимическимъ единицамъ, уже предсуществующимъ и созданнымъ въ то же время, или къ самой творческой мощи, такъ что каждая анимическая единица начинаетъ свое существованіе съ момента своего появленія въ этомъ мірѣ, — объ этихъ тайнахъ мы не можемъ составить себѣ никакого понятія" (стр. 482).

Изъ теоріи Гирна слідуеть, что души дітей не происходять отъ родителей и что вообще между ними нътъ генетической связи. За всёмъ тёмъ отцы отвётственны за дътей и своими качествами обусловливають качества ихъ потомства. Они приготовляють зачатокъ жилища для своихъ потомковъ, и этотъ зачатокъ-конечно, такъ или иначе вліяеть на потомство. Затэмъ и въ создаваемый зародышъ они привлекають анимическое начало, которое въ извъстныхъ предълахъ соотвътствуетъ имъ. Но за всъмъ тъмъ. всегда ли необходимы родители и всегда ли дъти должны быть повтореніемъ своихъ родителей по виду и роду ихъ, т. е. другими словами: возможны ли самозарожденіе и изм'внчивость видовъ? Гирнъ не видить основанія отрицать того или другого ученія. Онъ признаетъ, что ученіе о самозарожденіи не имфетъ за собою никакихъ, а теорія изм'внчивости видовъ лишь очень слабые доводы, но съ другой стороны онъ не видитъ въ этихъ ученіяхъ ничего противнаго религіи и не считаеть ихъ болъе непонятными, чъмъ ученіе о происхожденіи подобныхъ организмовъ отъ подобныхъ. Только съ происхожденіемъ подобнаго отъ подобнаго мы постоянно имфемъ дфло въ опытв. противоположнаго намъ не приходится наблюдать. Но отсюда только следуеть, что если самозарожденіе и существуеть, то оно происходить въ ограниченной сферъ и въ особыхъ случаяхъ, и если измънчивость и имъетъ мъсто въ исторіи міра, то она совершается съ крайнею медленностью и постепенностью. Такимъ образомъ, мы можемъ только ограничивать самозарожденіе и измінчивость, но не отрицать ихъ. Это Гирнъ и находить самымъ разумнымъ. По такому взгляду вселенная преобразуется постепенно и непрерывно, въ сущности, значить, происходить постоянное твореніе, и Гирнъ замітно склоняется къ мысли, что "каждая анимическая единица начинаеть свое существованіе съ момента своего появленія въ этомъ мірь".

Значить, она начинаеть свое бытіе вмість съ возникновеніемъ своего тъла. Съ нимъ она живетъ въ теченіе своей земной жизни. Не уничтожается ли она вмъстъ съ разрушеніемъ тъла? Нъть, она только отдъляется отъ тъла? Фактъ смерти, по Гирну, есть одно изъ лучшихъ доказательствъ существованія особаго жизненнаго или анимическаго элемента. "Нътъ такой силы, которая обращалась бы моментально изъ конечной и опредъленной величины въ нуль. Жизнь, въ этомъ высшемъ ея значеніи, обращается напротивъ моментально въ нуль на этомъ свътъ; слъдовательно, она не есть ни обыкновенная, ни усовершенствованная сила. Поэтому и смерть есть явленіе совершенно особое, не имъющее себъ никакой аналогіи въ физическомъ міръ. Причина этого очень проста: смерть есть отдъленіе одного элемента отъ другихъ, а не угасаніе дъятельности е здъсущаго элемента" (стр. 382-383).

Анимическая единица, отдълившись отъ тъла, не можетъ уничтожиться. Nihil in nihilum. Следовательно, существо, которое можетъ утверждать свое существованіе въ настоящемъ и сказать: "я мыслю, следовательно, существую", можеть тымь съ большимь правомь утверждать свое существованіе въ будущемъ и сказать: "я есмь, слёдовательно, буду". Образъ этой будущей жизни не можеть нарисовать наука, но она съ несомнънностью утверждаетъ, что эта жизнь ждеть нась. "При чистой совъсти, при воспоминаніи о честно проведенной жизни и объ исполненномъ долгъ, наука устраняетъ нравственный страхъ передъ смертію, будить въ насъ, даже, въ минуты возвышеннаго экстаза, радостное ожиданіе будущаго и оставляеть въ насъ только физическій, инстинктивный страхъ, свойственный каждому живому существу при видъ приближенія рокового конца, спасительный страхъ, внушенный, безъ сомнвнія, для того, чтобы мы не покушались слишкомъ рано покидать свою земную оболочку" (стр. 186).

Таковы чаянія Гирна. Онъ въритъ, что въ немъ находится живая безсмертная душа и что эту душу создалъ живой Творецъ. Гирнъ противникъ матеріализма и пантензма. Матеріализмъ въ его глазахъ сокрушенъ его доказательствами существованія динамическаго и анимическаго элементовъ. Фактъ существованія недълимаго, обособлен-

наго атома, по его взгляду, достаточенъ, чтобы сокрушить пантеизмъ. Пантеизмъ признаетъ одно великое живое цълое и безусловно отрицаетъ существованіе обособленныхъ индивидуумовъ, но атомъ есть индивидуумъ, въчно пребывающій отличнымъ отъ великаго цёлаго и не поддающійся никакому превращенію ни въ своей сущности, ни въ формъ. Такъ, множественность обособленныхъ существъ отрицаетъ пантеизмъ, какъ множественность міровыхъ началъ (матеріальнаго, динамическаго, анимическаго) доказываеть несостоятельность матеріализма. Нужно однако замѣтить, что это множество началъ и существъ не только не исключаетъ, но предполагаетъ собою единство. Гирнъ поставилъ эпиграфомъ своей книги слъдующія слова: "единство, какъ въ конечныхъ произведеніяхъ нашего искусства, такъ томъ безконечномъ и чудесномъ художественномъ произведеніи, которое называется вселенной, зависить отъ гармоніи въ разнообразіи, а не отъ тождества частей". Достаточную причину этого гармоническаго единства Гирнъ находитъ только въ Создателъ.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Энергетическая теорія.

Въ теоріи Гирна отрицается эфиръ, но признается существованіе матеріальныхъ атомовъ. Вильгельмъ Оствальдъ (родился въ Ригѣ въ 1853 году, учился въ дерптскомъ университетѣ, былъ профессоромъ рижскаго политехникума, съ 1887 года профессоръ лейпцигскаго университета) пошелъ дальше. Онъ отвергаетъ существованіе, какъ вѣсомой, такъ и невѣсомой матеріи (эфира). Онъ утверждаетъ несостоятельность научнаго матеріализма. Объ этой несостоятельности онъ произнесъ рѣчь на третьемъ общемъ засѣданіи 67-го съѣзда нѣмецкихъ естествоиспытателей и врачей въ Любекѣ 20-го сентября 1895 года. По мнѣнію Оствальда идеалъ научнаго матеріализма — истолкованіе природы изъ

движенія матеріи, поскольку имъ руководятся натуралисты въ дълъ изслъдованія, приносить вредъ этому изслъдованію. Факты, утверждаеть Оствальдь, опровергли научный матеріализмъ, истина одержала побъду надъ матеріализмомъ (Оствальдъ озаглавилъ свою рѣчь "Die Ueberwindung des wissenschaftlichen Materialismus"). На мъсто матеріализма долженъ стать энергетизмъ" 1). Что мы можемъ узнать о физическомъ міръ? спрашиваетъ Оствальдъ. Мнъ не трудно будеть на это отвътить. Очевидно только то, что всспринимають наши органы чувствь. Какое же условіе необходимо для того, чтобы вызвать действіе одного изъ этихъ органовъ? Съ какой бы точки зрвнія мы ни разсматривали этотъ вопросъ, мы все-таки находимъ только одно общее начало, выражающееся въ следующемъ: наши органы чувствъ реагирують лишь на разницу энергій между нами и окружающей средой. Въ міръ, температура котораго повсемъстно была бы такая же, какъ и температура нашего тъла, мы не чувствовали бы теплоты подобно тому, какъ не чувствуемъ постояннаго атмосфернаго давленія, подъ которымъ вемъ. Только создавая пространства съ другимъ давленіемъ, мы познаемъ его". На представляющееся возраженіе, что носителемъ энергіи является матерія, Оствальдъ отвъчаеть: "не заключается ли уже въ понятіи энергіи то, что мы знаемъ и высказываемъ о матеріи, такъ что при помощи одной лишь первой величины можемъ изобразить совокупность явленій? По моему убъжденію двухъ отвътовъ на этотъ вопросъ и быть не можетъ. Въ понятіи о матеріи заключается прежде всего масса, т. е. емкость для энергіи дви-

<sup>1</sup> Оствальдъ употребляетъ терминъ "энергетизмъ", "энергетика", не указывая, откуда онъ его заимствуетъ, подобнымъ же образомъ употребляетъ его физикъ Ранкинъ. Вотъ почему одни считаютъ Оствальда, другіе—Ранкина (наприм., извъстный физикъ Дюгемъ. См. его "L'evolution des théories phisiques". Revue Questions scientifiques. Octobre. 1896) его изобрътателемъ. Но на самомъ дълъ этотъ терминъ существовалъ задолго до нихъ. Позволимъ себъ по этому поводу привести такую историческую справку. Медикъ Френсисъ Глиссонъ еще въ 1672 году издалъ въ Лондонъ трактатъ: "De natura substantiae energetica", въ которомъ субстанціи разсматривалъ, какъ силы. Въ восьмидесятыхъ годахъ истекшаго столътія возникли нъкоторые споры (Marion, Stein) относительно того — былъ ли знакомъ съ этимъ сочиненіемъ Лейбницъ и имъло ли оно вліяніе на его монадологію или нътъ?

женія (Capacität der Bewegungsenergie); затымь, наполненіе пространства или энергія объема (Volumenenergie); далъе, въсъ, или особый видъ энергіи положенія (Lagenenergie), проявляющійся въ силь тяжести, и, наконецъ, химическія свойства, т. е. химическая энергія. Какъ видимъ, дъло идетъ постоянно только объ энергіи, и если представимъ себъ матерію, отъ которой отделены различные роды энергіи, то ничего не останется, ни даже пространства, которое занимала матерія, потому что оно познается лишь по энергіи, необходимой для того, чтобы проникнуть въ пространство. Слъдовательно, матерія есть не что иное, какъ пространственно соединенная группа различныхъ энергій, и все, что мы хотимъ высказать о матеріи, мы высказываемъ лишь объ этихъ энергіяхъ". "Представьте себъ, говорить Оствальдъ, что васъ ударяють палкой, что вы тогда чувствуете: палку или ея энергію"? Отвътъ можетъ быть только одинъ: "энергію"; налка самая безобидная вещь на свътъ, пока ею не размахнулись. Но, въдь, мы можемъ удариться и о покоющуюся палку; совершенно върно: то, что мы чувствуемъ, какъ уже отмъчено, есть лишь разница между состояніемъ энергіи внъ насъ и ея состояніемъ въ нашихъ органахъ чувствъ; поэтому, безразлично, ударилась ли палка о насъ, или мы ударились о палку. Если же наше тъло и палка имъютъ равныя и одинаково направленныя скорости, то палка не существуетъ для нашего чувства осязанія, потому что она не можетъ придти въ соприкосновеніе съ нами и вызвать обмънъ энергіи".

Оствальдъ указываетъ случаи того, какъ научный матеріализмъ оказывался въ противоръчіи съ фактами природы и какъ онъ препятствовалъ подведенію явленій подъ математическую теорію (въ ученіяхъ объ электричествъ). Онъ приходитъ къ заключенію, что наука въ настоящее время доросла до того, что научный матеріализмъ оказывается для нея негоднымъ методомъ, и онъ надъется, что энергетизмъ, напротивъ, будетъ плодотворенъ для науки. Энергетизмъ, по мнънію Оствальда, даетъ возможность построить науку о физическихъ и химическихъ явленіяхъ, не обращаясь къ гипотезамъ. "Мы, говоритъ онъ, болъе не ищемъ ни атомовъ, которыхъ не можемъ наблюдать, ни дъйствующихъ между ними силъ, которыхъ существованіе не можемъ до-

казать; напротивъ, каждый разъ, когда мы хотимъ судить о какомъ-либо процессъ, мы стараемся опредълить лишь родъ и количество входящей и исходящей энергіи. Ее мы можемъ измърять и все, что нужно знать, можетъ быть выражено въ этой формъ. Какое громадное преимущество заключается въ этомъ ученіи въ методическомъ отношеніи, станеть ясно всякому, чья научная совъсть страдала подъ гнетомъ того постояннаго разлада между дъйствительными фактами и гипотезами, который проявляется въ современной физикъ и химіи, какъ наукахъ раціональныхъ. Энергетика — единственный путь, на которомъ можетъ быть точно исполнено столь часто ошибочно понимаемое требованіе Кирхгофа замънить такъ называемое объяснение природы описаніемъ ея. Съ отсутствіемъ допущеній въ энергетической наукъ тъсно связано такое методическое единство, кокорое, смъло можно утверждать, еще не было достигнуто до сихъ поръ". Видя въ ученіи объ энергетизм в такой шагъ впередъ, Оствальдъ, однако, не увлекается чрезмфрно, онъ остороженъ. Онъ отмъчаетъ, что въ исторіи наукъ увлеченіе новыми идеями, которымъ хотъли придать всеобъемлющее значеніе, принесло чрезвычайно много вреда. Онъ предостерегаеть отъ подобнаго увлеченія по отношенію къ энергетикъ и заранъе отрицаетъ и ея непогръщимость и возможность для нея стать всеобъемлющимъ началомъ. Въ ученіи объ энергіи онъ видить новое пріобрѣтеніе науки, но, заключаетъ онъ, "въ борьбъ за новое пріобрътеніе глазъ не долженъ оставатися закрытымъ, а видеть, что вследъ за покоряемой страной простираются обширныя владёнія, которыя въ будущемъ также должны быть завоеваны. Въ прежнее время пыль и дымъ сраженія удерживали взглядъ въ узкихъ границахъ поля битвы. Въ настоящее время это недопустимо; теперь мы стреляемь бездымнымь порохомь, а это, давая возможность, вм'есте съ темъ налагаеть на насъ обязанность, не впадать въ ошибки прежнихъ эпохъ".

То, что Оствальдъ намътилъ въ своей ръчи, направленной противъ научнаго (а не метафизическаго) матеріализма, онъ, затъмъ, развилъ подробно, лътомъ 1901 года, въ своихъ лекціяхъ студентамъ лейпцигскаго университета. Онъ издалъ потомъ эти лекціи подъ заглавіемъ Naturphilosophie. На рус-

скомъ языкъ, насколько намъ извъстно, появилось уже два перевода этой книги.

Оствальдъ пришелъ къ выводу, что понятіе матеріи затрудняеть, а не облегчаеть пониманіе явленій. Поэтому онъ попытался всв основные факты и законы существующаго выразить въ терминахъ энергетизма, обходясь безъ слова и понятія матеріи. Явленія обыкновенно состоять въ томъ, что что-нибудь перемъщается. Производить перемъщеніе, значить производить работу. Величина работы зависить отъ длины пути, на которую что-либо перемъщается, и отъ сплы сопротивленія, которое оказывается этому перемъщенію. Такимъ образомъ работа есть функція пространства и силы. Пространство измъряется единицами длины. Измърять силы не такъ легко. Ихъ опредъляють по ихъ дъйствіямъ. Если двъ тяжести, подвъшиваемыя одна за другою къ пружинъ, равно вытягивають ее, то говорять, что эти силы, двиствующія на пружину, равны. Сумма ихъ. значить, будеть равна двумъ и то, что окажеть такое же дъйствіе на пружину, какъ эти двъ тяжести вмъсть, значить тоже будеть равно двумъ. Можно принять какую-либо единицу силы и - затъмъ путемъ разсчета дъйствія сравнивать съ нею всъ другія. Сила, дъйствуя на что-либо, сообщаеть движеніе той или иной скорости этому чему-либо. Отношеніемъ скорости (или ускоренія) къ силъ измъряется масса того, что подвергается дъйствію силы. Равенство скоростей получаемыхъ отъ одной и той же силы, свидътельствуеть о равенствъ массъ. Вообще масса равна силъ раздъленной на ускорение. Это обычное опредъление механики, оно обыкновенно противополагается опредъленію, пом'вщаемому въ начал'в учебниковъ физики: количество матеріи въ тълъ называется массою. Оствальдъ сурово нападаетъ на это опредъленіе, хотя, надо замътить, точность его никто не защищаетъ и употребляють его въ практическихъ цъляхъ. Все то, что производитъ, или можетъ произвести работу, должно называться энергіей. Эпергія не можеть ни возникать, ни уничтожаться, энергія сохраняется въчно, это-принципъ сохрапенія энергіи. Оствальдъ присоединяеть его къ принципамъ сохраненія времени и пространства. Энергія слагается изъ. двухъ факторовъ-емкости и интенсивности. Энергіи существують различныя. Есть энергія формы. Чтобы измінить форму часо-

вой пружины, нужно употребить работу, энергію; пружина поглотить эту энергію, затымь постепенно будеть отдавать ее назадъ и когда отдастъ всю, приметъ первоначальную форму. Есть энергія объема. Чтобы сжать газь, нужно употребить силу, и когда эта сила будеть устранена, газъ приметь первоначальный объемъ. Есть энергія положенія или разстоянія. Ея проявленія со временъ Ньютона истолковывають изъ закона тяготвнія. Сущность факта состоить въ томъ. Для того, чтобы поднять твло на нвкоторую высоту оть земли, нужно совершить работу, нужно придать тълу нъкоторую энергію. При обратномъ паденін на землю, тъло будеть отдавать эту энергію обратно и, достигнувъ исходнаго пункта, отдастъ ее всю. При измъненіи формы тъла ему нужно придать нъкоторую работу, которую тъло возвращаеть обратно, принимая первоначальный видъ. Но во многихъ случаяхъ тъло противится измъненію формы и вмъсто видимаго измъненія происходить нагръваніе тъла. Здъсь происходить превращение энергии, и въ тълъ является теплота, которая чрезь лучеиспускание распространяется и внъ тъла. По мнънію Оствальда понятія работы, энергіи болъе доступны непосредственному пониманію, чемь обыкновенно фигурирующее въ курсахъ физики и механики понятіе "силы". Школьное воспитаніе сдълало его болье понятнымъ, и непосредственнымъ, но на самомъ дълъ на насъ дъйствуютъ непосредственно энергіи, а не силы (по принципамъ механики на насъ дъйствуетъ произведение силы или въса на скорость, пуля пробиваеть черепь вследствіе того, что съ ея въсомъ соединилась громадная скорость). У насъ нътъ органа для непосредственнаго воспріятія электрической энергіи и стоящей съ нею въ связи энергіи магнитной. Мы узнаемъ о нихъ, когда онъ превращаются въ энергію лучистую или механическую. Оствальдъ полагаеть, что у насъ нътъ органа для непосредственнаго воспріятія электрическаго воздівнствія, потому что обыкновенными условіями жизни не вызывается нужда въ таковомъ органъ. Но вообще мы часто не можемъ воспринять воздействія одной энергін, а воспринимаемъ лишь воздъйствие совокупности энергий, каковая и является намъ обыкновенно, какъ матерія или тъла. Такъ мы не могли бы воздъйствовать на энергію тяжести (въса), если бы она не соединялась съ энергіею формы. Но есть

виды энергіи, которые не связываются необходимо съ формою. Теплота и электричество не необходимо соединяются съ тъмъ, что обыкновенно называется матеріей. Еще болъе это должно утверждать о лучистой энергіи. Свъть солица доходить до земли приблизительно въ три минуты (въ 8 ?), не пользуясь никакой матеріей. Правда, носителемъ свъта обыкновенно представляють эфирь, который и надъляють противоръчивыми свойствами, но этоть носитель не объясняеть, а запугываеть дёло и нёть никакой нужды въ предположеніи, что энергія для своего дійствія и распространенія нуждается въ какомъ-либо носителъ. Энергетика, по мнънію Оствальда, очень удобно объясняеть свойства тела. Однимъ изъ основныхъ свойствъ считается инерція, согласно которому толо стремится сохранять свое положение покоя или прямолинейнаго движенія въ опредъленномъ направленіи. Оствальдъ критикуетъ персонификацію въ опредъленіи и говоритъ, что инерція есть выводное свойство изъ того факта, что энергія сохраняется неизмінно. Тіло въ покой есть равновъсіе нъкоторыхъ энергій. Тъло въ движеніи есть дъйствіе энергіи, которое должно продолжаться в'ячно, если вслъдствіе присоединенія другой энергіи не произойдеть измъненія или прекращенія этого дъйствія. Состоянія тъльтвердое, жидкое, газообразное объясняють силою сцепленія между ихъ частицами. Ихъ нужно объяснять энергіею формы. Если энергія формы очень велика, тело является въ твердомъ видъ. Если эта энергія доходить до нуля, тъло становится жидкостью. Но оно сохраняеть энергію объема. Упругость есть способность тыла (т. е. совмыщенія энергій вы данномъ видъ) поглощать энергію формы, эта способность не безпредъльна. Сильно согнутый пруть не вполнъ возвращается къ первоначальной формъ послъ прекращенія на него посторонняго воздъйствія, при дальнъйшемъ сгибаніи онъ переламывается. Разрывъ или разламываніе происходитъ тогда, когда сообщаемая энергія формы переходить преділь количества, которое можеть вмъстить единица объема даннаго тъла. Разламываніе и разрывъ влекутъ за собою обравованіе новыхъ поверхностей. Существуєть энергія поверхпостей. Особымъ видомъ энергіи является духовная. Работою ея является духовная дъятельность. Какъ и всъ энергіи, она лодчинена принципу сохраненія и можеть превращаться.

Появленіе духовной энергіи обусловливается затратой и исчезновеніемъ энергіи какого-либо другого рода. "Мы можемъ принять, говорить Оствальдъ, что истраченная химическая энергія идеть на образованіе духовной энергіи. Эта послъдняя кратковременна, и ея продолжительность совпадаеть съ духовнымъ процессомъ; какъ только онъ кончается, соотвътственное ему количество энергіи переходить въ другой видъ, по всей въроятности въ теплоту. Слъдовательно, требованіе перваго начала (сохраненія энергія) останстся выполненнымъ и по отношенію къ обыкновеннымъ видамъ энергіи, если мы будемъ изследовать промежутокъ времени, въ началъ и концъ котораго организмъ находился въ одинаковомъ духовномъ состояніи, т. е. обладаль одинаковыми количествами духовной энергіи. Этотъ процессъ скорфе всего можно бы сравнить съ произведеніемъ звука, причемъ затраченная энергія попутно только принимаеть видь механической работы и, въ концъ концовъ, вполнъ переходитъ въ теплоту. Пока тонъ звучить, уравненіе: затраченная энергія равна полученной теплотъ-не вполить точно, ибо часть энергіи существуеть въ формъ энергіи колебанія. Но когда тонъ прекратится, уравненіе становится вполнъ върнымъ, и если обращать вниманіе только на конечные результаты, то оно является совершенно независимымъ отъ того, звучалъ ли въ промежуткъ звукъ или нътъ, т. е. имъла ли въ промежуткъ часть энергіп форму энергіи колебанія или нътъ. Точно также для конечнаго итога безразлично, существуеть или нътъ въ организмъ промежуточная форма въ видъ духовной энергіи" (Оствальдъ, Философія природы, переводъ подъ редакціею Радлова, стр. 270). Духовная энергія для проявленія своего требуеть очень сложныхъ условій. Она проявляется въ организмахъ, происхождение и развитие которыхъ на землъ требовало и много времени и многихъ счастливыхъ обстоятельствъ. Духовная энергія проявляется въ нервахъ, поэтому и естественно назвать ее нервной энергіей. Одушевленное существо воспринимаеть впечатльнія отъ внъшняго міра или отъ своего собственнаго организма посредствомъ центростремительныхъ нервовъ, центральный нервный органъ обсуждаеть эти впечатленія и затемъ центробъжные нервы совершають акть — дъйствіе. Есть нервы чувствующіе и есть нервы двигательные. Посредствующее

звено между воспріятіемъ и соотвътственнымъ движеніемъмысль, сознаціе не всегда необходимо. Ощущеніе можеть влечь за собою рефлекторное движение безъ участия сознанія. Сознаніе выступаеть въ высшихъ организмахъ и далеко не во всъхъ процессахъ. Сознательные процессы, по возэрвнію Оствальда, сами суть энергетическіе процессы и переносять это свое свойство на всъ внъшніе процессы. Сознаніе есть созпаніе своей личности, своего "я". Личность есть совокупность воспоминацій и того аппарата, при помощи котораго человъкъ ими пользуется. Воспоминанія суть повтореніе тъхъ или иныхъ процессовъ, которые протекали въ сознанія. "Я" считаеть себя обычно тождественнымъ, потому что содержание его измъняется очень медленно. Но не трудно видъть, что съ точки зрънія Оствальда "я" есть только эпергетическая функція, которая подлежить измізненіямъ, а затъмъ и уничтоженію съ разрушеніемъ того первнаго аппарата, который породиль его сознаніе.

Такова въ общемъ энергетическая теорія. Творецъ ея Оствальдъ не считаетъ ее законченной и между прочимъ объщаетъ дать ученіе о всъхъ существующихъ видахъ энергіи, какъ о тъхъ, которыя уже извъстны, такъ и о тъхъ, которые могутъ стать извъстными. Подобно тому, какъ Мендельевъ въ своей періодической системъ предсказалъ существованіе нъкоторыхъ химическихъ элементовъ, такъ Оствальдъ надъется дать такую систему, которая позволитъ предвидъть открытіе всъхъ новыхъ видовъ энергіи.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

## Теорія Ле-Бона.

Въ 1905 году французскій физикъ Густавъ Ле-Бонъ издалъ книгу l'Évolution de la matière, въ которой развилъ положенія, далеко расходящіяся съ вышеизложенными вглядами, какъ Гирна, такъ и Оствальда.

Въ своей книгъ онъ поставилъ задачею доказать слъ-

дующія положенія. 1. Матерія, считавшаяся нівкогда неразрушимою, медленно исчезаеть вслідствіе постоянной диссоціаціи составляющихь ее атомовь. 2. Продукты дематеріализаціи атомовь представляють по ихъ свойствамь вещества, посредствующія между візсомыми тізлами и невізсомымь эфиромь, т. е. между мірами, которые до настоящаго времени разсматривались, какъ разділенные между собою глубокою бездною. 3. Матерія, которую прежде разсматривали какъ инертную, могущую давать только энергію, получаемую отвнів, напротивь, есть колоссальный резервуарь энергіи — интра-атомической энергіи, каковую матерія можеть издерживать, не заимствуя ничего отвнів. 4. Изъ интра-атомичекой энергіи, являющейся при диссоціаціи матеріи, возникаеть большая часть силь вселенной, электричество и солпечная теплота.

Атомъ есть огромный резервуаръ энергіи, образованный единственно изъ системы невъсомыхъ элементомъ, поддерживаемыхъ въ равновъсіи вращеніемъ, притяженіемъ и отталкиваніемъ образующихъ его частей. Этимъ равновъсіемъ обусловливаются матеріальныя свойства тёль, каковы: въсь, форма и кажущееся постоянство. Изъ этого опредъленія слъдуеть, что атомъ подобень звъзднымъ системамъ. Въ такихъ системахъ возможны пертурбаціи или безъ внъшней причины (вслъдствіе внутреннихъ столкновеній) или подъ воздъйствіемъ внъшнихъ причинъ. Такъ, въ тълахъ въ высшей степени радіоактивныхъ, внёшняя дёятельность проявляется сама собою, въ тълахъ обыкновенныхъ радіоактивность можеть вобуждаться подъ дъйствіемъ свъта, теплоты. Въ такихъ случаяхъ лучъ свъта дъйствуетъ на массу такъ же, какъ искра пороха. Простыя тъла (химіи) различаются между собою только различнымъ количествомъ интра-атомической энергіи. Матерія есть только устойчивая форма энергіи. Этотъ взглядъ на матерію и эти факты не исключаютъ практическаго значенія принциповъ сохраненія вещества и энергіи. Практическаго, но не теоретическаго.

Интра атомическая энергія очень велика, но атомы чрезвичайно малы. Какъ совмъстить второе съ первымъ? Простой примъръ можетъ пояснить это. Представимъ себъ маленькій бронзовый шаръ (плотность — 8,842), имъющій радіусь въ 3 миллиметра, въсъ, слъдовательно, въ 1 граммъ.

Допустимъ, что онъ вращается въ пустотъ вокругъ одного изъ своихъ діаметровъ съ экваторіальной скоростью 100 тысячъ километровъ въ секунду (скорость нъкоторыхъ электрическихъ волнъ) и что какимъ нибудь процессомъ твердость металла сдълали достаточною для того, чтобы онъ выдерживаль это вращеніе. Вычисляя живую силу этой сферы въ движеніи, напдемъ, что она соотвътствуетъ 203,873 милліонамъ килограммометровъ. Это, приблизительно, то количество работы, которое доставляють въ 1 часъ 1.510 локомотивовъ въ 500 лошадиныхъ силъ каждый. Но если этотъ шаръ вращался бы въ экваторіальной области со скоростью свъта (300,000 километровъ), то живая сила его была бы въ 9 разъ больше, т. е. она въ секунду могла бы произвести ту работу, которую произведуть въ часъ 13.590 локомотивовъ. Вся жельзнодорожная съть во Франціи не имъетъ такого числа локомотивовъ. 100,000 килограммовъ есть скорость нъкоторыхъ видовъ диссоціпрованной матеріи. Можетъ быть человъчество найдеть въ будушемъ средство утилизировать въ нъкоторой мъръ эту интра-атомическую энергію.

Когда матеріальныя тъла проявляють энергію безъ внѣшняго воздѣйствія или гораздо сильнѣе этого воздѣйствія, то тогда явленія происходять такъ, какъ если-бы матерія преобразовывалась въ энергію. Понять переходъ матеріи въ энергію становится легко, разъ мы примемъ, что матерія есть просто форма энергіи, обладающая прочностью, которую мы назвали энергіею интра-атомическою. Интра-атомическая энергія проявляется, какъ электричество. Она обусловливаетъ собою и солнечную теплоту. Не было доселѣ удовлетворительнаго объясненія, почему солнце сохраняетъ свою теплоту. Нужно предположить, что тамъ существуютъ благопріятныя условія для перехода интра-атомической энергіи во внѣ такимъ образомъ, что температура солнца и его излученія остаются приблизительно одинаковыми.

Существуеть міръ матеріи (вѣсомый), эфиръ (міръ невѣсомый) и посредствующій между ними (электричество, катодные лучи...). Субстанцією міра должно считать эфиръ. Лордъ Кельвинъ разсматриваеть эфиръ, какъ "упругое твердое тѣло, наполняющее все пространство". Необыкновенная твердость въ эфиръ должна соединиться съ необыкновенно слабою плотностью такъ, чтобы эфиръ не могъ бы своимъ

треніемъ замедлить вращеніе небесныхъ тёль. Эфиръ не имъетъ ни плотности, ни въса (Томсонъ, напротивъ, полагаетъ, что эфиръ имъетъ плотность большую, чъмъ какоелибо изъ извъстныхъ тълъ). Не имъя въса, эфиръ, тъмъ не менње, имњетъ массу, такъ какъ онъ представляетъ сопротивленіе движенію. Его масса очень ничножна, такъ какъ скорость свъта очень велика. Но если бы ея не было совсъмъ, то тогда распространеніе свъта въроятно было бы мгновеннымъ. Лордъ Кельвинъ пришелъ къ заключенію, что эфиръ представляеть субстанцію, не подчиняющуюся законамь тяготънія, но, добавиль онь: "мы не имъемъ никакихъ основаній разсматривать его, какъ абсолютно несжимаемый, а мы можемъ допустить, что достаточное давленіе его можетъ сжать. Въроятно отъ этого сжатія, произведеннаго въ началъ въковъ намъ неизвъстными причинами, возникли атомы, разсматриваемые многими физиками, именно Ларморомъ, какъ ядра сгущенія въ эфирь, имъющія форму маленькихъ вихрей, одаренныхъ страшною скоростью вращенія. Матеріальная молекула, пишеть Ларморъ, всецъло образована изъ эфира и не изъ чего болъе".

Силы природы извъстны намъ лишь, какъ нарушенія равновъсія. Состояніе равновъсія составляетъ предълъ, за которымъ дальше мы не можемъ слёдовать. Свёть есть только нарушеніе равнов'ьсія въ эфир'ь, характеризующееся его вибраціями. Свъть перестаеть существовать, лишь только равновъсіе установлено. Точно также электрическая искра изъ машины и молнія есть простое проявленіе перемънъ электрическаго вещества, вышедшаго изъ равновъсія и стремящагося въ него возвратиться. Если бы не могли извлечь электричество изъ состоянія покоя, мы не подозръвали бы о его существованіи. Всё измёненія равновёсія, производимыя въ эфирф, очень непрочны и не переживаютъ причины, ихъ производящей. Это отличаетъ ихъ отъ матеріи. Различныя формы равнов всія, наблюдаемыя въ матеріи, вообще довольно устойчивы, т. е. переживають причину, которая ихъ произвела. Міръ эфира есть міръ подвижныхъ равновъсій, тогда какъ міръ матеріи есть міръ равновъсій устойчивыхъ. Сказать о вещи, что она вышла изъ равновъсія, значить, констатировать, что она подверглась нъкоторымъ перемъщеніямъ. Формы извъстныхъ движеній, которыми вызываются явленія въ природів, немногочисленны: притяженія, отталкиванія, вибраціи, вихри, вращенія, поступательныя движенія. Лучше всего изучены притяженія и отталкиванія. Вфсы измфряють притяженія, производимыя землею на тъла, гальванометръ измъряеть притяжение, производимое электрическимъ токомъ на магнитъ, термометръпритяженія и отталкиванія какой-либо жидкости, подчиненной вліянію теплоты. Явленія осмоза въ растительныхъ и животныхъ тканяхъ объясняются притяженіями и отталкиваніями въ лоні жидкостей. Затімь до послідняго времени были изучаемы еще только правильныя вибраціи эфира, производящія свъть. Теперь усиленное вниманіе остановили на вихряхъ. Ларморъ и другіе физики разсматриваютъ электроны — предполагаемые элементы электрическаго флюида, а для нъкоторыхъ ученыхъ и матеріальные атомы, -- какъ вихри или гиростаты, образованные въ лонъ эфира. Профессоръ Геенъ сравниваетъ ихъ съ твердою нитью, намотанною на винть. Направление вращения электроновъ опредъляетъ притяженія и отталкиванія. Сутерландъ въ направленіи движеній этихъ гиростатовъ (волчковъ) ищеть объясненія тепловыхь явленій и электрической проводимости. "Электрическая проводимость, говорить онъ, имъетъ своею причиною вибраціи гиростатовъ въ направленіи электрической силы и тепловая проводимость имфеть свою причину въ вибраціяхъ вихрей, происходящихъ во всёхъ направленіяхъ". Матеріальный вихрь можеть быть образованъ какимъ-либо веществомъ, жидкимъ или газообразнымъ вращающимся около оси. При своемъ вращеніи вихрь описываетъ спирали. Бжеркнессъ и Вейеръ показали, что такіе вихри могуть производить всякаго рода притяженія и отталкиванія. Вихрь можно произвести, сообщивъ быстрое вращеніе оси, снабженной лопатками, или просто заставивъ быстро вращаться шаръ. Вокругъ сферы образуются газообразные токи, несимметричные по отношенію къ плоскости экватора и происходить притяжение или отталкивание тълъ, приближающихся къ сферъ сообразно съ тъмъ положеніемъ, которое имъ даютъ. Можно даже, какъ это доказалъ Веперъ, заставить эти тъла вращаться вокругъ сферы, не прикасаясь ней, какъ спутники планетъ. Матеріальныя частицы очень легко образують или вовлекаются въ такіе вихри.

Достаточно дохнуть, чтобы создать вихревое движеніе частицъ. Можно производить вращенія, создавать прочныя равновъсія, парализовать дъйствіе тяжести. Волчокъ при движеніи остается стоящимъ вертикально на своемъ острів. Точно также велосипедъ при движеніи не падаеть на бокъ. Винты съ вертикальною осью, употребляемые при воздухоплаваніи, вращаясь, высоко поднимаются въ воздухъ, но разъ перестають вращаться, подъ дъйствіемъ тяжести глухо падають на землю. Армонь Готье при помощи теоріи вихрей попытался дать объяснение тяготъния. Матеріальный атомъ, одушевленный вращательнымъ движеніемъ, долженъ передавать свое вращеніе окружающему его эфиру и черезъ эфиръ другимъ удаленнымъ матеріальнымъ тёламъ, плавающимъ въ эфиръ. Отсюда получается, что разъ вращение одного передается другому, матеріальныя тыла въ силу самой ихъ инерціи стремятся, такъ сказать, привинтиться одно къ другому при помощи общаго эфирнаго вихря, въ которомъ они плаваютъ. Однимъ словомъ, эти матеріальныя тъла должны притягиваться. Достаточно допустить для этого существованіе ніжотораго рода вязкости въ эфирів или, еще лучше, нъкоторый способъ увлеченія одныхъ частицъ другими. Но если вращательное движеніе атомических строеній является причиною ихъ взаимнаго притяженія, т. е. тяжести, то это притяжение немедленно исчезнетъ совсъмъ или отчасти, если энергія вращенія вполнъ или отчасти преобраауется въ энергію поступательнаго движенія. Не можеть ли возникнуть такимъ образомъ электронъ, т. е. атомикъ, оторванный отъ атома, оказавшійся вні матеріальных ь связей и смънившій вращательное движеніе на поступательное со скоростью свъта. Эти электроны, отрываемые такимъ образомъ отъ матеріи, если они не находятся болфе въ состояніи зам'ятнаго или согласнаго вращенія, могуть терять в'ясь или часть своего въса, сохраняя свою массу и подчиняясь закону, опредъляющему ихъ энергію, какъ половину произведенія массы на квадрать ихъ поступательный скорости. Вихревыя движенія могуть создавать правильныя геометрическія формы, какъ это показаль Бенаръ въ серіи опытовъ. Жидкость на тонкой пластинкъ, подвергнутая нъкоторымъ возмущеніямъ, разділялась на призмы съ многоугольнымъ основаніемъ, что можно было наблюдать или при помощи

оптическихъ приспособленій или примъшивая къ жидкости очень мелкой пыли. Плоскія грани и вертикальныя оси представляють собою геометрическія мъста, гдъ ствують вихри. Линіи вихрей, это — кривыя, сконцентрированныя около оси этихъ призмъ. Металлы, быстро охлажденные, послъ того, какъ они были расилавлены и разлиты на тонкихъ пластинкахъ, часто раздъляются такимъ же образомъ и представляютъ наблюденію многоугольныя кльточки. Эти опыты показывають, что молекулы жидкости могутъ принимать геометрическія формы, не переставая быть жидкими. Эги формы равновъсія крайне неустойчивы и не переживають той причины, которая ихъ производить. Онъ аналогичны тъмъ, которыя можно произвести и сдълать видимыми, комбинируя элементы диссоціированной матеріи. Аналогіи между молекулами матеріальныхъ и нематеріальныхъ флюндовъ многочисленны, но онъ не приводять къ тождеству, такъ какъ остается существенное различіе между матеріальнымъ и нематеріальнымъ. Матеріальныя частицы подчинены закону тяжести и имфютъ очень большую массу. Онъ довольно медленно подчиняются перемънамъ движенія. Вторыя не подчиняются тяжести и имфють очень малую массу. Вслъдствіе этого на нихъ могуть оказывать сильное дъйствіе слабыя силы и онъ очень подвижны. Но несмотря на слабость массы, нематеріальныя частицы могуть производить громадныя механическія дібствія, какъ это наблюдають, напримъръ, въ круксовыхъ трубкахъ, зеркала которыхъ накаливаются докрасна отъ катодическаго бембардированія. Малость массь компенсируется страшною скоростью. Въ формулъ  $F = \frac{m \, v^2}{2}$  можно не измъняя результата какъ угодно уменьшать т подъ условіемъ соотв'єтствующаго увеличенія v (при уменьшеніи m въ а разъ, v нужно увеличить въ 1/а). Между міромъ въсомымъ и невъсомымъ открываются и несходства и аналогіи. Несходства обусловливаются качественнымъ различіемъ элементовъ. Аналогіи обусловливаются темъ, что эти элементы, представляющиеся -ни ски скијиокниопоов и севил скишви ких иминрикво струментовъ, въ дъйствительности принадлежатъ къ одному и тому же роду. Природа, кажется, всегда стремится къ тому, чтобы экономить свои силы. Она разнообразить до безконечности вещи, но она не изм'вняеть общихъ законовъ, управляющихъ теченіемъ этихъ вещей.

Эфиръ и матерія, это крайніе полюсы явленій, между ними находится міръ посредствующій. Никакимъ опытомъ, которымъ доселъ располагала наука, нельзя превратить эфиръ въ матерію. Для этого нужно слишкомъ громадное количество энергіи. Но обратныя превращенія матеріи въ эфиръ или субстанціи близкія къ эфиру теперь производятся. Таковы явленія катодныхъ лучей и лучей Х. Явленіе катодныхъ лучей состоить въ следующемъ. Если черезъ трубку съ крайне разръженнымъ воздухомъ и снабженную электродами пропустить достаточно сильный токъ, то катодъ испускаетъ лучи, распространяющіеся по прямой линіи, нагръвающіе всръчающіяся тыла и уклоняющіеся подъ дыйствіемъ магнита. Катодные лучи заряжены электричествомъ и могутъ проходить чрезъ крайне тонкія металлическія пластинки, при чемъ, хотя бы эти пластинки были соединены съ землею, лучи сохраняють свой зарядъ. Всякій разъ, какъ эти лучи встръчаются съ препятствіемъ, они производять лучи другого рода, называемые лучами Х, которые не уклоняются подъ дъйствіемъ магнита и проходять чрезъ толстыя металлическія пластинки. Для Лебона эти факты суть явленія распада матеріи и приближенія ея къ эфиру. Различные продукты диссоціаціи матеріи, изв'єстные въ настоящее время, онъ полагаетъ возможнымъ раздълить на 6 классовъ: 1) эманаціи, 2) отрицательные іоны, 3) іоны положительные, 4) электроны, 5) катодные лучи, 6) лучи X и аналогичныя радіаціи. Эманація есть полуматеріальная субстанція, открытая Рутерфордомъ въ торіи и радіи. По Томсону она является свойствомъ большей части обыкновенныхъ тель: воды, песка, камня, глины. Тела испускають изъ себя нѣчто, чему Лебонъ и усвояетъ имя эманаціи. Это нъчто обладаетъ своеобразными свойствами, сближающими его съ матеріею и обособливающими отъ матеріи. Эманацію можно сгущать такъ же, какъ газъ и, благодаря фосфоресценціи, можно видъть ея проявленія. Можно ее сохранить нъкоторое время въ запечатанной стеклянной вскоръ она исчезаетъ, преобразуясь въ электрическія частицы и перестаеть быть матеріальною. Эти электрическія частицы

содержать положительные іоны (лучи а Рутерфорда), за которыми следують черезь некоторое время электроны (лучи в того же автора) и лучи Х (лучи у). Рамзей констатироваль, что эманація, заключенная на ніжоторое время въ трубъ, даетъ спектръ гелія, котораго сначала у ней не бываеть, и онь заключиль, что этоть газъ самообразуется. Этоть гелій (т. е. его спектръ) потомъ исчезаетъ. Такимъ образомъ онъ владетъ свойствами, совершенно отличными отъ свойствъ обыкновеннаго гелія, который будучи заключенъ въ трубкъ, никогда не исчезаетъ и не подвергается пикакимъ преобразованіемъ. Тъмъ болье трудно допустить это предполагаемое преобразованіе, о какомъ заключають единственно изъ временнаго появленія спектральныхъ линій, атомы, вслёдствіе громадной скрываемой въ нихъ энергіи должны требовать страшное количество для своего образованія. Хотя эманація можеть производить электрическія частицы при своей диссоціаціи, она не заряжена электричествомъ. Другія переходныя формы между матеріей и эфиромъ суть электроны и іоны. Электронъатомъ электричества, наималъйшая частица заряда. Атомъ матеріальный въ нейтральномъ состояніи заключаеть въ себъ равное количество какъ положительныхъ, такъ отрицательныхъ электроновъ. Представимъ, что атомъ потеряеть несколько отрицательныхь электроновъ. Эти электроны силою электростатического притяженія привлекутъ къ себъ нъкоторыя частицы изъ окружающей среды и вся совокупность ихъ образуеть іонъ отрицательный. Атомъ, потерявшій часть отрицательных электроновъ, также привлекаеть къ себъ кортежь нейтральныхъ частицъ и образуеть іонь положительный Въ пустоть электроны не могуть привлекать къ себъ никакихъ частицъ и потому не переходять въ іоны. Точно также, если электроны при ихъ образованіи пріобрътають слишкомь большую скорость, они не притягивають къ себъ частицы изъ окружающей среды. Опыты приводять къ заключенію, что масса положительнаго іона равна приблизительно массь атома водорода и въ тысячу разъ больше массы электрона. Положительный 10нъ можеть имъть скорость въ 10 разъ меньшую, чъмъ скорость свъта. Іоны своей совокупностью образують флюндь, который въ теченіе нъкотораго времени прежде чьмъ разрушится, можеть циркулировать по витой металлической трубкъ, соединенной съ землею, чего не можетъ быть съ электричествомъ. Флюидъ владъетъ значительною инерціею, какъ указываетъ его слабая подвижность. Лебонъ предлагаетъ назвать его іоническимъ флюидомъ. Опыты Лебона привели къ заключенію, что существують іоны различныхъ типовъ. Характерное свойство электроновъ то, что они не теряють электрического заряда, проходя чрезъ металлическія пластинки, соединенныя съ землею. Электроны, каково бы ни было ихъ происхожденіе, им'єють тождественный электрическій зарядъ или, по крайней мірь, могуть производить нейтрализацію электричества, одного и того же количества. Ихъ кажущаяся масса, т. е. ихъ инерція есть функція ихъ скорости. Она становится чрезвычайно большою и даже безконечною, когда эта скорость приближается къ скорости свъта.

Дъйствительная ихъ масса въ поков — если только они его имфють — будеть дробью массы, обнаруживаемой при движеніи. Досель измърена только инерція электроновъ отрицательнныхъ, электроны положительные не отдъляются отъ матеріи, они должны владёть массою независимою отъ скорости. Движущіеся электроны подобны электрическому току и отклоняются магнитнымъ полемъ. Въроятно электроны образуются изъ вихрей эфира, подобныхъ гироскопу. Въ поков они окружены прямолинейными лучами линій силь, въ движеніи-лучи становятся круговыми, отъ чего являются магнитныя свойства; если движеніе ихъ замедлить или остановить, они излучають волны Герца, световыя и т. п. Катодные лучи разсматриваются теперь, какъ составленные изъ электроновъ. Они обладають громадной энергіею. По ихъ дъйствію на брилліантъ вычислили, что они могутъ производить температуру въ 35000. Они дълаютъ воздухъ проводникомъ электричества, сами разсвиваются въ воздухв довольно быстро. Въ какомъ бы газъ (крайне разръженномъ) катодные лучи ни образовывались, они всегда имъютъ одни и тъ же свойства и одинъ и тотъ же зарядъ; изъ этого Томсонъ заключиль, что атомы тыль самыхъ различныхъ содержать одни и тъ же элементы. Радіоактивныя тъла — торій, радій — производять тъ же явленія, какъ и катодные лучи съ нъкоторыми только количественными варіаціями. Скорость катодныхъ лучей не ниже 1/10 скорости свъта и достигаетъ 9/10 этой скорости. Отношение заряда къ частичкъ въ катодномъ лучъ  $\left(\frac{e}{m}\right)$  равно  $10^8$  (единица силы есть такая, которая въ секунду передвигаетъ одинъ граммъ на одинъ сантиметръ). Лучи Х распространяются по прямой линіи и могуть проходить плотныя препятствія. Они не отражаются, не преломляются, не поляризируются, магнить не отклоняеть ихъ съ ихъ пути. Они владбють свойствомъ дълать воздухъ проводникомъ электричества, собщають фосфоресценцію различнымь веществамь и діпствують на фотографическія пластинки. Когда лучи Х касаются какого-либо тъла, они вызывають образование вторичныхъ лучей, тождественныхъ съ катодными лучами. Это показываеть, что лучи Х, происходя сами отъ диссоціаціи матеріи, въ свою очередь вызывають въ матеріи диссоціацію. Весьма въроятно, что лучи Х имъють свое пребываніе въ эфиръ, но кажется, что они образуются вибраціями, неаналогичными съ вибраціями свъта. Повидимому они представляють собою крайній предвіль матеріальнаго, последній этапъ матеріи прежде перехода ея въ эфиръ. Радіолктивныя вещества произвольно и безъ внъшнихъ воздъйствій отділяють оть себя то, что въ другихъ случаяхъ производится сильными электрическими токами. Рутерфордъ обозначилъ различные типы радіаціи буквами а, β, γ. Изслъдованіе показываеть, что радіаціи с слагаются изъ іоновъ положительныхъ, радіаціи в изъ электроновъ тождественныхъ съ электронами катодныхъ лучей, радіаціи у подобны лучамъ Х. Каждое радіоактивное вещество даетъ эти типы радіацін. Оказывается, что 99 процентовъ лучей приходится на долю а и остальные представляють собою всего лишь одинъ процентъ. Затъмъ радіоактивныя вещества испускаютъ изъ себя эманацію. Излученіе радіоактивныхъ веществъ, дъйствуя на различныя матеріальныя тъла, возбуждають въ нихъ радіоактивность наведенную. Тенденція къ дематеріализаціи по нов'йшимъ изслідованіямъ оказывается общимъ свойствомъ тълъ. Матерія диссоціируется, т. е. испускаеть изъ себя субстанцін, какія излучають радіоактивныя вещества подъ воздействіемъ различныхь факторовъ. Такимъ факторомъ является свъть. Изъ солнечнаго спектра,

оказывается, способностью вызывать радіоактивность въ матеріи особенно характеризуются ультра-фіолетовые лучи. Относттельно этихъ лучей полагають, что они въ значительной мірь поглощаются атмосферой. Йзъ этого Лебонь дълаеть выводъ, что эти лучи дематеріализирують воздухъ самыхъ верхнихъ слоевъ атмосферы и что можетъ быть именно они лишили атмосферы нъкоторыя свътила и нашу луну (соображеніе очень мало въроятное). Химическія реакціи, дъйствіе электричества вызывають явленія дематеріаливиціи. Даже простое горъніе и накаливаніе производить эти явленія. Томсонъ показалъ, что угольная нить въ лампочкахъ накаливанія испускаеть электроны и іоны. Тоже производится теплотою. Наконецъ матерія сама безъ внішнихъ воздъйствій стремится къ диссоціаціи. Послъдняя очень мала и совершается весьма медленно, но тъмъ не менъе въ сущности происходить непрерывно. Но если такъ, то матерія, значить, стремится къ потеръ своего въса и, вопреки Лавуазье, нужно утверждать, что въ химическомъ соединеніи никогда не найдуть полнаго въса тълъ, употребленныхъ для образованія этого соединенія. Продукты дематеріализаціи часто оказываются удобными для наблюденія, они образують различнаго рода равновъсія - чрезвычайно неустопчивыя, существующія обыкновенно лишь незначительную долю секунды. Они принимають формы прямыхъ и кривыхъ линій, призмъ, кльточекъ, своеобразныхъ и сложныхъ фигуръ, каковыя удобно улавливаются фотографіею. Теорія до сихъ поръ не объяснила вполнъ возникновенія сферической формы у диссоціпрованнаго вещества, между, томъ эта форма является сравнительно болье устойчивою. Въ природъ извъстно явленіе шаровой молніи. Молнія въ видъ шара можеть сохраняться и двигаться долго, причемъ случай шаровой молніи, наблюдавтійся въ Отёнъ (Autun, см. Comptes rendu de l'Academie des sciences de 29 août 1904) между прочимъ показалъ, что соприкосновение шаровой молній съ громоотводомъ не производило на нее никакого дъйствія. Значить, шаровая молнія имъеть свойства электрона. Геену удавалось образовать изъ диссоціпрованныхъ матеріаловъ правильныя геометрическія фигуры, напримірь, шестигранники, обладавшія сравнительно нікоторою устойчивостію. Продукты диссоціаціи несуть сь собою громадную

энергію. Для того, чтобы вызвать ея проявленіе, нъть нужды необходимо употреблять тоже громадную энергію. Лебонь часто вспоминаетъ объ искръ пороха, производящей громадный взрывъ. Важно и качество фактора. Въ то время какъ одна сила и чрезвычайно большаго напряженія даеть въ извъстномъ отношеніи ничтожные результаты, другая напряженія чрезвычайно слабаго — достигаеть значительныхъ результатовъ. Простой примъръ можетъ пояснить это. Чтобы сжать воду, нужно употребить громадное количество механической энергіи, но достаточно ее немного охладить и она сожмется сама собою. Въ явленіяхъ диссоціаціи наблюдають также, что важное значение имфють характерь и качество факторовъ, вызывающихъ диссоціацію. Механизмъ процессовъ диссоціацін еще не выясненъ. Представляютъ, что эти процессы совершаются съ крайнею медленностію, но медленность эта, кажется, очень преувеличена. Беккерель вычислилъ, что одинъ граммъ радія излучается въ милліардъ лътъ. Кюри-недавно погибшій безвременно-довольствуется милліономъ лътъ. Рутерфордъ предполагаетъ тысячу лътъ, а Круксъ только сотню. Опыты направляютъ выводы все болъе и болъе къ уменьшенію числа лътъ. Гейвеплеръ на основаніи точныхъ изм'вреній вычислиль, что потеря 5 граммовъ радія въ теченіе сутокъ равняется 0,02 миллиграмма. Если бы потеря въса продолжалась неизмънне, то 5 граммовъ радія потеряли бы 1 граммъ въ 137 лъть (здъсь у Лебона допущенъ, кажется, невърный принципъ въ расчетъ: онъ предполагаетъ силу излученія неизмънной, но при уменьшеніи віса она должна уменьшаться и слъдовательно для излученія 1 грамма даже по теоріи постоянства излученія нужно болье 137 льть). Представивь вычисленіе того, какъ скоро можеть исчезать радій, Лебонъ ставитъ вопросъ: но существуетъ ли самый радій, какъ химическій элементь? и приходить къ заключенію, что существованіе его весьма сомнительно. Не смотря на то, что операція, состоящаля въ отделеніи металловъ отъ соединеній, легка, выдъленіе радія не было произведено. Что предлагають теперь подъ именемъ радія, на самомъ дълъ представляеть собою бромистыя или хлористыя соединенія этого предполагаемаго металла. Весьма возможно, что если радій и существуеть и его изолирують, то онь окажется совершенно не имъющимъ тъхъ свойствъ, которыя возбудили къ нему такой горячій интересъ. Если радіоактивность обусловливается химическими реакціями, то тъло абсолютно чистое не можетъ быть радіоактивнымъ. Примъси сообщаютъ многимъ веществамъ способность фосфоресцировать подъ дъйствіемъ свъта. Малоактивныя силы радія теряютъ свойство фосфоресценціи отъ дъйствія теплоты и возстановляють его лишь черезъ нъсколько дней. Влажность уничтожаетъ свойство фосфоресценціи совершенно. Вообще радіоактивность стоитъ въ связи съ химическими реакціями, природа которыхъ еще не изучена.

Излученія радіоактивныхъ веществъ представляють собою міръ посредствующій между матеріею и эфиромъ. даетъ характеристику этого міра, производя его сравненіе съ матеріей. Матерія можеть подвергаться чрезвычайно разнообразнымъ измъненіямъ, но одно свойство остается неизмъннымъ. У матеріи неизмъняема масса. На этомъ свойствъ матеріи построено все зданіе физики и химіи. Масса въ сущности есть мъра инерціи, т. е. способности матеріи сопротивляться движенію или перемінамъ движенія. Величина инерціи, выражаемая въсомъ, есть количество абсолютно неизмънное для даннаго тъла, въ какія бы условія опо не было поставлено. Субстанцію, величина инерціи, а следовательно и масса которой, подъ воздействіемъ некоторыхъ условій можеть быть изменяема, нужно разсматривать, какъ нъчто весьма отличное отъ матеріи. Электрическія частицы, испускаемыя радіоактивными тьлами, обнаруживаютъ измъняемость массы, т. е. инерціи. Давно уже установили, что электричество владъетъ инерцією. Колебательные разряды лейденской банки дали одно изъ первыхъ основаній для этого. Эти колебательные разряды, подобные движенію воды въ трубкъ, имъющій форму французскаго U прежде, чъмъ вода придетъ въ равновъсіе. какъ не могли измърять инерціи электрическихъ частицъ, то предположили, что она тождественна съ существующею у матерін. Но когда оказалось возможнымъ вычислить ихъ скорость по напряжению магнитной силы, нужной для того, чтобы уклонить ихъ отъ ихъ траекторіи, оказалось возможнымъ измфрить ихъ массу, оказалось, что она измъняема. Кауфманъ и Абрагамъ констатировали, что

отношеніе электрическаго заряда е, переносимаго радіоактивною частицею къ массв т этой частицы, измъняется при измъненіи скорости. Такъ какъ нельзя допустить, что измъняется зарядъ, то, очевидно, что измъняется масса. Изманяемость массы частиць совмастно съ скоростью согласуется съ электромагнитною теоріею свъта и уже была отмъчена многими авторами, между прочимъ Ларморомъ. Субстанціп съ изміняющеюся массою конечно отличны отъ матеріи. И Кауфманъ вывель пэъ своихъ наблюденій, что электронъ - изъ электроновъ слагаются некоторыя радіоактивныя излученія — представляеть собою только электрическій зарядъ, распредъленный по объему или поверхности крайне малыхъ измъреній. Абрагамъ далъ чертежъ кривой, показывающій, какъ измъняется масса при возрастаніи скорости. Сначала масса возрастаеть очень слабо, но потомъ она увеличивается внезапно и становится почти безконечною при приближеній къ скорости свъта. Если передъ началомъ движенія величину массы положить равною единицъ, то при скорости 60-ти тысячъ километровъ въ секунду (1/5 скорости свъта) масса будетъ равна 1,012, т. е. возрастаетъ немного больше, чемъ на одну сотую. Когда скорость становится равна 150 тысячъ километровъ (1/2 скорости свъта), масса становится равною 1,119. При 225 тысячъ километровъ (3/4 скорости свъта) масса равна 1,369. Когда скорость достигаетъ 9/10 скорости свъта, то и тогда масса еще не удвоивается (=1,82), но при скорости, равной 0,999 скорости свъта, масса увеличивается болье чъмъ въ 6 разъ (=6,678). Далъе масса должна расти (по теоретическимъ расчетамъ) необыкновенно быстро. Когда ея скорость становится равною скорости свъта, теоретически масса становится безконечною. Это быстрое измъненіе явленія при медленномъ измъненіи причины довольно обычное явленіе. Представимъ себъ, что какой нибудь предметъ помъщенъ 1/10 миллиметра отъ фокуса вогнутаго стекла, фокусъ въ которомъ отстоитъ отъ стекла на 10 сантиметровъ. Общее уравненіе оптическихъ стеколъ покажетъ намъ, что изображеніе предмета будеть въ 1000 разъ больше его величины. Если мы придвинемъ предметь на 1/100 миллиметра, изображеніе увеличится въ 100 тысячь разъ. Если, наконець, предметь будеть пом'вщень въ самомъ фокус'в стекла, тео-

ретически его изображение станеть безконечнымъ. Незначительныя измъненія перемънной около предъла влекуть за собою громадныя измъненія функціи. Въ то время какъ причина возрастаетъ въ прогрессіи ариометической, явленіе возрастаеть въ прогрессіи геометрической. Лебонъ хочеть установить законъ: причины суть логариомы дъйствій и полагаеть, что этоть законь распространяется не только на физическія, но и на соціальныя явленія. Возвращаясь къ вопросу с массъ и инерціи должно признать, что электрическія и радіоактивныя частицы сближаются съ матеріею въ томъ, что имфють инерцію, и отличаются отъ матеріи тъмъ, что ихъ инерція измъняема. Вмъсть съ тымъ эти продукты диссоціаціи не тверды, не жидки, не газообразны, не имъють въса и проходять чрезъ препятствія. Диссоціація матеріи такимъ образомъ состоитъ въ томъ, что въсомсе преобразуется въ невъсомое.

Явленія радіоактивныя и явленія электрическія представляють собою диссоціацію тіль и продукты этой диссоціаціи тождественны. Легко показать эту тождественность съ радіоактивными веществами по отношенію къ электрическимъ явленіямъ въ круксовой трубкѣ, но изслѣдованіе и разсуждение показывають, что и при всъхъ электрическихъ явленіяхъ происходить то же, что въ круксовой трубкъ. Но въ воздухъ и вообще въ матеріальной средъ электроны и іоны не могутъ им'ть слишкомъ большой скорости и не могутъ изолироваться отъ присоединенія къ нимъ матеріальныхъ частицъ. Матерія диссоціпруется не въ круксовой трубкъ, она уже вступаетъ туда диссоціпрованною. Единственное дъйствительное различіе явленій электричества отъ радіоактивныхъ то, что при обыкновепномъ давленіи электричество не производить лучей Х. Для того, чтобы произвести последніе, нужно производить разрядъ въ пустотъ (не абсолютной). Этотъ фактъ согласенъ съ теоріей. При явленіяхъ электричества выяснено еще присутствіе ультра фідлетоваго свъта.

Электричество отличается отъ матеріи, но нужно устансвить, что между ними существують и значительныя аналогіи. Основной законъ электричества, законъ Ома ( $S = \frac{E}{r+R_s}$  сила тока замкнутой цъпи пропорціональна электровозбу-

дительной силъ дъйствующаго элемента и обратна пропорціональна сумм'я внутренняго и внішняго сопротивленія тока) могъ быть выведенъ изъ движенія жидкости по трубамъ. Воть законы, управляющіе движеніемъ жидкостей и явленіями электричества.

но сопротивленію трубы.

При движеніи жидкости по сти на разность уровней.

Высота жидкости въ сосудъ возрастаетъ прямо пропорціо нально количеству вливаемой жидкости и обратно пропорціо нально горизонтальному свче нію сосуда.

Два сообщающіеся сосуда съ жидкостью находятся

количество жидкости ціонально емкости сосудовъ.

Количество жидкости, про- Интенсивность тока въ данпускаемое сообщающеюся тру-ной проволокъ пропорціональбою въ единицу времени, про-на различію потенціала между порціонально различію уров-двумя крайними пунктами и пей и обратно пропорціональ-обратно пропорціональна сопротивленію.

При движеніи электричетрубъ изъ даннаго уровня доства по нити изъ даннаго подругого, равно неподвижнаго. тенціала къ другому, равно расходуемый трудъ равенъ про- неподвижному, расходуемая раизведенію количества жидко-бота электрическихъ силъ равна произведенію количества электричества на разность погенціаловъ.

> Электрическій потенціалъ возрастаетъ кондукторъ ВЪ прямо пропорціонально количеству электрического заряда и обратно пропорціонально емкости кондуктора.

Два сообщающихся электривъ ческихъ кондуктора находятся гидростатическомъ равновъсіи, въ электрическомъ равновъсіи, когда уровни жидкостей равны. когда ихъ потенціалы равны.

Весь электрическій зарядъ тогда распредъляется пропор-распредъляется тогда пропорціонально емкости кондукторовъ.

У Корю, изъ работы котораго извлекаеть эти аналогіи Лебонь, они несравненно многочисленные. Причина явленій вь сообщающихся сосудахъ заключается въ земномъ притяженін, или, говоря общье, во всемірномъ тяготвнін. Ка--готився в вінегая кынгилоська стидов подпавничиди ква чествъ? Электрическій флюидь характеризуется напряженіемъ и количествомъ напряженія. Эти свойства характеризуютъ и всѣ роды энергіи и нужно думать, что общіє законы управляютъ какъ движеніемъ жидкостей, такъ и электричества.

Всь электрическія явленія объясняють теперь теоріею электроновъ. Лебонъ разъясняеть эту теорію, заміняя гипотетическій электронъ металлическимъ шаромъ, заряженнымъ электричествомъ и изследуя явленія, производимыя этимъ шаромъ, когда онъ находится въ поков, въ движеніи равномърномъ, въ движеніи неравномърномъ, при номъ и пониженномъ давленіи. Эти модификаціи шара достаточны и для объясненія всіхъ світовыхъ явленій. Но металлическій шаръ, это только грубое поясненіе того, что на самомъ дълъ производитъ электронъ. Для многихъ физиковъ электронъ теперь есть единственный элементь электрическаго флюида. "Тъло, наэлектризаванное положительно, говорить Томсонъ, есть, на самомъ дѣлѣ, только тъло, потерявшее нъкоторые изъ своихъ электроновъ. Перенесеніе электричества изъ однаго пункта въ другой совершается черезъ перенесеніе электроновъ изъмъста, гдь есть избытокъ положительной электризаціи туда, гдё есть избытокъ отрицательной электризаціи. "Способность элементовъ вступать въ химическія соединенія зависить отъ ности ихъ атомовъ пріобрътать зарядъ электроновъ. Не прочность химическихъ соединеній происходить отъ потери или отъ избытка электроновъ. Теорія электроновъ объясняеть многое, но много въ ней еще неяснаго. Какъ происходить крайне быстрое распространение электроновъ въ электрическихъ проводникахъ, напр., въ телеграфной проволокъ? Какъ электроны проникають металлы когда послъдніе представляють абсолютно непреоборимое препятствіе для самыхъ сильныхъ электрическихъ искръ? Почему электроны не мугутъ проходить абсолютно пустого пространства даже въ 1 миллиметръ (это было констатировано вь пустотъ Гитторфа)? Нъкоторые склонны теперь разсматривать электронъ, какъ универсальный фетишъ, все объясняющій, и готовы разсматривать все, какъ электричество. Но не нужно смъшивать съ электричествомъ различныя вещи, имъющія между собою общаго только то, что въ концъ концовъ они производять электрическія явленія. Нельзя трактовать, какъ

электричество, все то, что производить электричество, какъ нельзя всё причины, производящія теплоту, отождествлять съ теплотою.

Въсомый міръ слагается изъ атомовъ. Лебонъ принимаетъ возэрвніе, высказывавшееся уже давно, что каждый атомъ представляеть собою систему, аналогичную системамъ звъздныхъ міровъ, можеть быть несравненно болье сложную, чъмъ солнечная. Эта сложность строенія соединяется съ крайне малою величиною. Полагають теперь, что кубическій миллиметръ водорода содержитъ 36 милліоновъ милліардовъ молекулъ. Если соединить 36 милліоновъ милліардовъ зеренъ песку, изъ которыхъ каждое равно по объему кубическому миллиметру, изъ нихъ можно построить параллепипедъ, каждая сторона основанія котораго равна 100 метрамъ, а высота-3600 метрамъ. Элементы атомовъ и молекулъ находятся между собою въ нъкоторомъ разстояніи и имъють разнообразныя движенія. Во взаимной связи ихъ поддерживаетъ сцъпленіе, между ними дъйствуетъ женіе и отталкиваніе. Площадь, на которой дійствують эти силы, называется полемъ силы, а линіи, по которымъ онъ дъйствують, силовыми линіями. Удобно наблюдать дъйствіе этихъ силъ въ осмотическихъ явленіяхъ. Осмосомъ нызывается взаимное проникновеніе жидкостей, разд'ьненныхъ перепонками. Сила осмоса обыкновенно проявляется въ клъточкахъ растеній. Молекулярныя силы сообщаютъ частицамъ самыя разнообразныя формы строенія. Матерію называють мертвою, но на самомъ дёлё въ ея частицахъ царствуетъ жизнь и происходить оживленное движеніе.

Матерію называють нечувствительною. И это невърно. Физіологи чувствительность существь измъряють ихъ способностью реагировать на раздраженія. Но на самомь дълъ достаточно упасть слабому лучу свъта на болометръ, чтобы температура его подъялась, телеграфъ безъ проволоки тоже показываеть способность вещества реагировать на неуловимыя для обыкновенныхъ чувствъ движенія и при томъ происходящія на громадныхъ разстояніяхъ. Состояніе матеріи опредъляется ея внутренними силами (интраатомической энергіей) и затъмъ внъшними воздъйствіями (особенно температурой и давленіемъ). Подъ воздъйствіемъ различныхъ внутреннихъ и внъшнихъ условій матерія является въ разно-

образныхъ состояніяхъ-газообразномъ, жидкомъ, твердомъ и въ специфической формъ послъдняго-кристаллическомъ. На кристаллахъ Лебонъ останавливается болъе. Минеральное бытіе характеризуется своею кристаллическою формою, какъ органическое существо — анатомическою. Кристаллъ, какъ животное или растеніе, развивается постепенно; будучи поврежденъ, кристаллъ стремится возстановить свою правильную форму. Матерія для того, чтобы принять кристаллическую форму, проходить три стадіи: 1) гранулезную. Вещество въ растворъ собирается въ видъ зеренъ; 2) затъмъ фиброзную. Вещество принимаеть видъ органическихъ волокень; 3) наконець, оно становится однороднымъ и замыкается въ многогранную форму кристалла. Какъ возникають кристаллы? Въ некоторыхъ растворахъ кристаллы могутъ начать осъдать только тогда, когда туда брошено кристаллическое съмя - кристаллъ. По выраженію Датро образующіеся затімь кристаллы можно разсматривать, какъ потомство перваго, все равно какъ бактерін, развивающіяся въ растворъ, представляють потомство первоначально введенныхъ туда бактерій. Возникаютъ кристаллы и непосредственно изъ растворовъ. Значить, они образуются путемъ преемственнаго рожденія и путемъ произвольнаго зарожденія. У организмовъ изв'єстенъ только первый способъ возникновенія, но необходимо допустить, что ніжогда первые организмы возникли вторымъ способомъ.

Всв твла природы сводятся къ химическимъ элементамъ, которыхъ теперь химія насчитываетъ приблизительно около восьмидесяти. Какъ нужно смотрвть на эти элементы или на эти простыя твла? Нужно ли полагать, что они не могутъ измвняться или они измвняемы? Прежде думали, что эти элементы представляютъ собою пвчто ввчно неизмвнное. Но изученіе показало, что между этими элементами существуютъ переходныя ступени подобно тому, какъ таковыя существуютъ между видами животныхъ. Химическіе элементы оказались сами способными къ измвнчивости, одинъ и тотъ же химическій элементъ можетъ являться въ различныхъ аллотропическихъ формахъ. Элементы могутъ подвергаться измвненіямъ. Измвненіе равновъсій, существующихъ въ атомахъ, можетъ быть достигаемо легко, но неоспоримо, что элементы имвють непреоборимую тенденцію

возвращаться къ нъкоторымъ спеціальнымъ типамъ равновъсія, къ ихъ первоначальной формъ. Можно сказать, что при настоящемъ состояніи знанія изміняемость химическихъ элементовъ доказана, но при помощи тъхъ средствъ, которыми мы располагаемъ, она можетъ быть реализована только въ весьма незначительныхъ размфрахъ. Въ телахъ сложныхъ обращаетъ на себя вниманіе ихъ способность радикально мънять свои свойства при чрезвычайно незначительныхъ примъсяхъ. Все это указываетъ, что самыя основы, изъ которыхъ образуются сложныя тъла, не представляють собою чего то неизмъннаго. Если простыя тъла доселъ въ лабораторіяхъ не подвергаются превращеніямъ и физическія силы не преобразують одинь элементь въ другой, то нужно помнить, что каждый атомъ представляеть собою громадный резервуаръ энергіи и для того, чтобы радикально преобразовать и количество и эффекты этой энергіи, пужно въ свою очередь располагать большимъ количествомъ энергіи. Теперь достигнуто лишь изміненіе свойствь элементовъ, особенно при явленіяхъ диссоціаціи. Элементы не въчны, но не могутъ и памъняться быстро. Они, говоритъ Лебонъ, неизмъняемы не въ большей степени, чъмъ виды живыхъ существъ.

Тъла природы раздъляются на минеральныя и органическія. Составъ минеральныхъ вообще гораздо проще и легко поддается изслъдованію. Нужно думать, что свойства веществъ опредъляются больше взаимнымъ расположеніемъ и движеніями атомовъ, чёмъ свойствами самихъ атомовъ. Это доказывается томь, что свойства химическихь элементовъ и соединеній можно измінять, изміняя ихъ молекулярную структуру. Такъ химическій составъ ацетилена (безцвътный вловонный газъ) есть С<sup>2</sup>Н<sup>2</sup>, но если молекула образуется не изъ двухъ атамовъ углерода и водорода, а изъ утроеннаго ихъ числа, 3  $(C^2H^2) = C^6H^6$ , то получается бензивъ (жидкое тъло съ специфическимъ запахомъ). Соединенія въ организмахъ гораздо труднъе переводить на языкъ химическихъ формулъ. Нужно предположить, что соединенія въ организмахъ находятся не въ статическомъ, а динамическомъ равновъсіи. Для ихъ изслъдованія образуется новая отрасль химін, – химія кинематическая, химія движенія. Для объясненія структуры и свойствъ соединеній въ органическихъ су-

ществахъ законы прежней химіи по большей части не приложимы. Здёсь встрёчается цёлая серія тёль — діастазы, токсины, антитоксины, алексины, существование которыхъ вслъдствіе ихъ было открыто лишь физіологическихъ свойствъ, никакая формула не можетъ выразить ихъ составъ. Въ зависимости отъ нихъ стоитъ большая часть явленій жизни и они обладають таинственною способностью производить страшныя дёйствія, не измёняя повидимому, своего состава и даже однимъ своимъ присутствіемъ. Такъ протоплазма, это-основное вещество клаточки, - нисколько не измъняясь и только однимъ своимъ присутствіемъ, управляеть чрезвычайно сложными химическими реакціями, преобразующими тела съ низкимъ потенціаломъ въ тела съ потенціаломъ высокимъ. Органическія соединенія умівоть производить такія химическія реакціи, которыхъ не можетъ произвести никакая лабораторія. Должно предполагать, что во многихъ химическихъ явленіяхъ, необъясненныхъ сель, важную роль играеть диссоціація атомовь. Къ числу такихъ явленій безъ сомнънія принадлежить коллоидальность металловъ. Если полюсы индукціонной машины окончить диссоціируемымъ металломъ — золотомъ или платиной — и проложить ихъ въ дистиллированную воду, то пропуская искры между полюсами по методу Бредига, получать образованіе около электродовъ чего-то похожаго на облако. Черезъ нъкоторое время жидкость окращивается и въ ней кромъ металлическихъ частицъ, легко отдъляемыхъ фильтрацією, оказывается еще нъчто, возникающее изъ диссоціаціи металла. Это неизв'ястное называють коллоидальнымъ металломъ. Если продолжить операцію, коллондальный металлъ не образуется болъе, какъ будто жидкость оказывается насыщенной. Свойства коллоидальныхъ металловъ абсолютно отличны отъ свойствъ тёлъ, ихъ образующихъ. Изъ жидкости, въ которой они находятся, нельзя ничего отдълить фильтраціею, и микроскопъ не обнаруживаетъ въ ней никакихъ частичекъ такъ, что если онъ существуютъ, то онъ меньше длины свътовой волны. Коллоидальные металлы обнаруживають значительныя аналогіи съ токсинами и ферментами, почему ихъ и назвали неорганическими фермептами. Они разлагають одни соединенія, преобразують другія. Замфчательно, что іодъ парализуеть ихъ действіе точно

такъ же, какъ овъ парализуеть дъйствіе органическихъ ферментовъ. Но дъйствіе органическихъ соединеній еще гораздо сильнее, чемъ коллоидальныхъ металловъ. По Арману Готье двъ капли тетаническаго токсина, содержащаго 990/о воды и только 1°/0 активнаго тъла-что представляетъ едва лишь одинъ миллиграммъ — достаточны, чтобы убить лошадь. Граммъ этого тъла, говоритъ онъ, достаточенъ, чтобы убить 75.000 человъкъ. Отличительная особенность подобныхъ тълъ та, что они дъйствують очень малыми дозами, и часто однимъ своимъ присутствіемъ. Ихъ не оказывается въ продуктахъ производимыхъ ими реакцій. Эти тъла дъйствуютъ каталитически, они освобождають энергію. Для того, чтобы дъйствовать, они необходимо должны что-нибудь терять и измъняться, и дъйствительно, коллоидальные металлы постепенно теряють ихъ каталитическую силу. Обычно факторами, производящими явленія, считались масса, температура, давленіе, но къ нимъ должно прибавить интраатомическую энергію и затьмъ дъйствія диссоціаціи.

Результаты настоящихъ изследованій те, что атомы матерін вовсе не осуждены влачить въчно неизмънное существованіе. Но если такъ, то должно предположить, что нъкогда они не были тъмъ, что суть теперь. Возникаетъ вопросъ, какія фазы проходили они въ своемъ прошедшемъ, чьмь были нькогда камень, свинець, жельзо? Только астрономія даетъ нъчто по этому вопросу. Научившись проникать въ структуру звъздъ различнаго возраста, свътящихъ намъ ночью, она открываетъ тъ преобразованія, которымъ подвергается матерія въ своей жизни. Спектральный анализъ доказалъ, что спектръ раскаленнаго тъла тъмъ болъе направляется къ ультрафіолетовому концу, чемъ выше его температура. Этотъ спектръ кромъ того имъеть нъкоторый максимумъ блеска, перемъщающійся къ ультрафіолетовому концу при возвышеніи температуры и къ красному при ея пониженіи. Кром' того спектральныя линіи одного и того же металла измъняются съ его температурою. Ваттевиль обнаружилъ такія изміненія въ каліи сообразно съ помінщеніемъ его въ частяхъ пламени различной температуры. Эти данныя спектроскопа позволяють расположить небесныя тъла по фазамъ ихъ развитія. Туманности даютъ спектры только водорода или частныхъ производныхъ углерода. По

Локіеру они представляють собою первичную фазу небесныхь тълъ. Сгущаясь, туманности должны переходить въ звъзды. Самыя бълыя звъзды имъють самую высокую температуру, какъ это доказывается направленіемь ихъ спектра къ ультрафіолетовому концу и они обнаруживають присутствіе только очень немногихъ химическихъ элементовъ. Такъ, Сиріусъ и а Лиры содержать почти исключительно раскаленный водородъ. Въ звъздахъ красныхъ и желтыхъ, имъющихъ температуры сравительно низшія и поэтому, должно полагать, имъющихъ большій возрасть, последовательно выступають другіе химическіе элементы. Сначала магнезій, кальцій, натрій, жельзо, потомъ металлонды. Присутствіе носледнихъ наблюдается только въ крайне охлажденныхъ звъздахъ. Отсюда подсказывается выводъ, что съ пониженіемъ температуры атомы проходять новыя фазы эволюціи, въ результуть которой является образование новыхъ простыхъ тыль. Въроятно, что твердыя тъла, какъ напримъръ, золото, серебро, платина, потеряли различныя количества ихъ интраатомической эвергіи. Простыя тіла въ газообразномъ состояніи: азотъ, водородъ, кислородъ наименте распространены на нашемъ шаръ. Для того, чтобы имъ перейти въ твердое состояніе, требуется чрезвычайно низкая температура и они должны потерять громадное количество энергіи. Представляется весьма соментельнымъ, чтобы исключительно только одна теплота управляла звъздною эволюцією атомовъ. Въроятно дъйствовали и другія силы. Измъненія давленія, какъ это доказалъ Деландръ, измъняють линіи спектра. "При возрастающемъ давленіи въ спектръ вырисовываются новыя линіи, которыя при давленіяхъ болье низкихъ существують только въ зародышъ". Не извъстны природа и способъ дъйствія силь, заставляющихь часть эфира сгущаться въ атомы какого-либо газа, какъ, напр., водорода или гелія, потомъ преобразовывающихъ этотъ газъ въ такія вещества, какъ натрій, свинецъ или золото, но перемъны, наблюдаемыя на звъздахъ, доказываютъ, что силы, способныя производить такія преобразованія существують, что онъ дъйствовали въ прошедшемъ и продолжають дъйствовать. По Лапласу, солнце и планеты сначала были только одною громадною туманностью, въ центръ которой образовалось ядро съ ращательнымъ движеніемъ и отъ которой последовательно

отдёлялись кольца, изъ которыхъ поздне вышли земля и другія планеты. Эти массы, бывшія сначала въ газообразномъ состояніи, постепенно охладъвали и въ пространствъ, первоначально наполненнымъ туманностью, теперь находится лишь небольшое число тёль, вращающихся около оси и около солнца. Нужно думать, что атомы образовались такимъ же образомъ. Это тоже солдечныя системы, образовавшіяся изъ туманностей. Современная наука заставляетъ полагать, что какъ атомы, такъ и солнца возникають изъ эфира и въ концъ концовъ они должны найдти смерть въ этомъ же эфиръ. Неизвъстно, какъ возникаютъ атомы и почему они медленно разрушаются диссоціпрунсь, но между судьбою ихъ и судьбою солнцъ несомабнно есть полная аналогія. Трансформизмъ неорганическаго міра есть теперь такой же фактъ, какъ и трансформизмъ міра органическаго. Атомъ, а слъдовательно и матерія не ускользають отъ общаго закона, по которому всъ существа, окружающія насъ и безчисленныя звъзды, наполняющія небо, рождаются, растуть и умираютъ.

Но какъ погибають атомы и что становится съ Изученіе электричества открываеть, что его можно разсматривать, какъ одну изъ самыхъ общихъ формъ дематеріализаціи матеріи. Последніе продукты тель радіоактивныхъ точно также являются электрическими атомами. Чемъ становится электрическій атомъ послѣ диссоціаціи матеріи? Очень мало въроятно, чтобы такіе атомы существовали въчно, по тогда-какъ они могутъ исчезнуть? Нельзя ли предположить, что ихъ участь подобна участи глыбъ льда, плавающихъ въ полярныхъ областяхъ и сохраняющихъ свое индивидуальное существованіе только до тъхъ не явится на лицо единственная разрушающая причина, могущая ихъ уничтожить-теплота. Лишь только теплота подъйствуеть на нихъ, онъ тають и исчезають въ океанъ. Безъ сомнънія, таковъ же конечный жребій и электрическаго атома. Когда онъ излучить всю свою энергію, онъ исчезаеть въ эфиръ и не существуетъ болъе. Опытъ представляетъ нъкоторую опору для этой гипотезы. Электрические атомы въ ихъ движеніи всегда спровождаются вибраціями эфира. Эти вибраціи называются волнами Герца, лучистой теплотою, видимымъ свътомъ, невидимымъ ультрафіолетовымъ

свътомъ. Эти вибраціи подобны волнамъ океана, отличаясь отъ нихъ дишь величиною. Въроятно, эти вибраціи и представляють собою ту форму, подъ которой исчезають электрическіе атомы, излучая свою энергію. Такимъ образомъ, электрическая частица съ собственною индивидуальностью, съ опредъленною и постоянною величиною, является предпослъднимъ этапомъ въ процессъ исчезновенія матеріи. Послъдній представляють собою вибраціи эфира. Онъ обладають не болъе продолжительнымъ индивидуальнымъ существованіемъ, чёмъ волны, которыя образуются вы водё, когда въ нее бросятъ камень. Какъ электрическіе атомы могутъ превращаться въ вибраціи эфира? Изысканія приводять къ выводу, что электрическія частицы суть вихри, образованные въ лонъ эфира и въ связи съ нимъ чрезъ свои линіи силъ. Вопросъ, слъдовательно, сводится къ тому, какъ вихрь, возникшій въ флюидь, можеть исчезнуть въ этомъ флюидь, превратясь въ вибраціи? Приведенный къ этой форм вопросъ не представляеть трудностей; легко понять, какъ вихрь, возникшій въ жидкости, можетъ превратиться въ Это тотъ самый путь, которымъ морской смерчъ, представляющій собою водяной вихрь, теряеть свою индивидуальность и исчезаеть въ океанъ. Такъ вибраціи эфира ставляють собою последнюю стадію дематеріализаціи матеріи, предшествующую ея окончательному исчезновенію. По прекращени вибрацій эфиръ возврыщается къпокою, и матерія исчезаеть совершенно. Матерія возвращается въ первоначальное ничто, изъ котораго черезъ сотни милліоновъ латъ неизвъстныя силы могутъ снова вызвать ее къ бытію, какъ она уже была вызвана въ отдаленные въка, когда въ хаосъ вещей начертывались первыя линіи нашего міра. Согласно изложенному матерія проходила въ своемъ существованіи различныя стадіи. Первая стадія относить насъ къ самому началу міра и ускользаеть оть всякихь данныхь опыта. Это-періодъ хаоса древнихъ легендъ. Тогда существовали только безобразныя облака эфира. Подъ воздъйствіемъ неизвъстныхъ силъ въ теченіе въковъ эфиръ организовался въ формъ атомовъ. Аггрегаты послъднихъ образовали терію нашей земли и небесныхъ свътилъ. Въ образованія атомы накопили громадное количество энергін, которое потомъ стали расходовать подъ формою

электричества. Медленно теряя свою энергію, матеріальные аггрегаты подвергались различнымъ эволюціямъ и когда, наконецъ, излучали ихъ всю энергію вь формѣ свѣтовыхъ, калорифическихъ и другихъ вибрацій, они возвращались этимъ актомъ излученій къ диссоціаціямъ, къ первичному эфиру, изъ котораго они происходятъ. Такимъ образомъ эфиръ представляетъ конечную нирвану, въ которую все возвращается послѣ болѣе или менѣе эфемернаго существованія.

По окончаніи изложенія своей теоріи Лебонъ устанавливаетъ два тезиса-одинъ гносеологическаго, другой-метафизическаго характера. Руководившійся постоянно въ своемъ изложеніи гипотезами, Лебонъ восхваляєть ихъ роль и вмъсть съ тьмь говорить: неважно, что гипотезы и порождаемыя ими вфрованія бывають недостаточными. Довольно того, что онв оказываются плодотворными и онв плодотворны, потому что ведуть къ изысканіямъ. Гипотезъ, совершенно истинныхъ, не существуетъ. Физическихъ законовъ абсолютно върныхъ не существуетъ также. Самые важные принципы, на которыхъ утверждаются целыя науки, суть только приблизительныя истины, върныя въ извъстныхъ предълахъ, но внъ этихъ предъловъ теряющія всякую точность. "Съ такимъ гносеологическимъ скептицизмомъ у Лебона соединяется свътлая въра въ атомистическую метафизику. "Въ мірѣ атомовъ, природу которыхъ не хотъли такъ долго знать, нужно искать объясненія большей части окружающихъ насъ тайнъ. Атомъ не въченъ, предполагалось по древнимъ върованіямъ, его сила вовсе не въ томъ, что онъ неразрушимъ и следовательно не способенъ къ перемънамъ. Онъ не есть нъчто инертное, слъная игрушка силъ природы. Наоборотъ, силы создаются имъ. Онъ-душа вещей, онъ заключаетъ себъ энергіи, которыя служать пружинами, управляющими міромъ и одушевляющими его существами. Не смотря на свою безконечную малость, атомъ содержить, можеть быть, всь тайны безконечнаго величія."

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Теорія четырехмърнаго пространства.

Въ предшествовавшихъ главахъ были изложены три теоріи, считающіяся авторомъ характерными, о первоосновъ міра. Въ первой изъ этихъ теорій — у Гирна — утверждаются принципы сохраненія вещества и энергіи. Во второй у Оствальда -утверждается принципъ сохраненія только энергіи. Въ третьей-у Лебона - отрицаются котя и не безусловно-оба принципа. Различаясь во взглядахъ на матерію и энергію, эти теоріи сближаются между собою некритическимъ отношеніемъ къ проблемъ пространства и времени. Правда, Оствальдъ разсуждаетъ о нихъ, но его разсужденія мало прибавляють кь обычному пониманію предмета и въ изложепін энергетической теоріи онъ самъ руководится этимъ обычсовременное нимъ пониманіемъ. Между тъмъ знанія обязываеть разсужденію о томъ, что происходить въ пространствъ и времени, предпосылать разсмотръніе проблемы о пространствъ и времени. Сравнительно теперь разработанъ вопросъ о пространствъ. Проблема времени ръшается обыкновенно въ связи и въ зависимости отъ этого вопроса.

Существуетъ три основныхъ воззрвнія на пространство. 1) Матеріалистическое, оно отождествляетъ пространство съ твмъ протяженіемъ, о которомъ учитъ обычная школьная геометрія, и считаєтъ его реальностью; 2) кантовское, которое считаєтъ пространство апріорною формою чувственности, формою нашего познанія, которой не отвъчаютъ вещи, и которая потому идеальна, а не реальна. Наконецъ 3) признающее пространство дъйствительностью, съ которою насъ знакомитъ опытъ, но обычныя геометрическія представленія о чоторомъ не вполнъ точны и полны. Третье представляе с собою поправку перваго, мы и станемъ говорить о немъ в связи съ первымъ, а сначала скажемъ о второмъ. Оно очень неутъпительно: согласно нему мы представляемъ себъ вещи совсъмъ не таковыми, каковы онъ въ дъйствительно

ности и никогда не узнаемъ, каковы онъ. Самъ Кантъ не всегда держался этого взгляда развитаго имъ въ "критикъ чистаго разума," въ раннъйшемъ сочиненіи "Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume" онъ утверждалъ реальность пространства, доказывая это существованіемъ симметричныхъ тёлъ. Впослёдствіи онъ пытался утилизировать факты симметріи для доказательства того, что пространство есть иптуиція. Но не говоря уже о томъ, что изъ прирожденности формы пространства не слъдуеть, что нъть реальнаго пространства, факть прирожденности, кажется, всв болве и болве отрицается психологіей. Не апріорная форма есть пространство, а апостеріорная абстракція. Пространство можеть быть познано лишь при существованіи перем'вщеній, которыя познаются зрительными чувствомъ, осязательнымъ, собственнымъ движеніемъ и можетъ быть чувствомъ равновъсія, органомъ котораго считають три дугообразные канала-разположенные въ трехъ взаимно периендикулярныхъ плоскостяхъ-которые находятся во внутренпемъ ухф. Для перемъщеній наблюдаемыхъ въ опытъ вовсе не нужно безконечнаго однороднаго пространства, но представление о такомъ пространствъ можетъ быть создано изъ наблюденій надъ перемъщеніями. Затъмъ, если бы идея пространства была прирожденною, то едва-ли можно бы было подвергать предлагаемое ея содержаніе критикъ, не становясь въ противоръчіе съ самимъ собою. Когда пытаются отрицать законы мышленія, то действують по этимъ самымъ отрицаемымъ законамъ. Но оказывается, что хотя пространства и нельзя отрицать, но можно представлять его иначе, чъмъ этого требуетъ теорія прирожденности и можно при этомъ не становиться ни съ чъмъ въ противоръчіе. Наконецъ, теорія апріорности формы пространства водить къ некоторымъ страннымъ выводамъ, которые легко объяснятся, если допустить, что въ основъ нашихъ ставленій о пространствъ лежать нъкоторыя выведенныя изъ достаточнаго для практическихъ цълей, но недостаточнаго для совершенной теоріи опыта. Это положеніе равно устраняющее, какъ матеріалистическую, такъ и кантовскую метафизику пространства, мы теперь и нопытаемся раскрыть.

На основаніи обычныхъ воззрѣній на пространство пост-

роена Эвклидова геометрія. Есть въ этой геометріи теорія, имъющая важное значение на практикъ, это-теорія подобныхъ фигуръ и тълъ. Двъ фигуры или два тъла называются подобными, когда взаимоотношеніе элементовъ въ одномъ изъ нихъ совершенно тождественно съ взаимоотношеніемъ соотвътствующихъ элементовъ въ другомъ. если мы представимъ себъ одинътреугольникъ, стороны котораго равны а, b и с и затфмъ другой, стороны котораго равны ma, mb, mc, то такіе треугольники будуть подобны, углы въ нихъ будуть одинаковы (а, в и 2 d-а-в въодномъ и другомъ), отношенія сторонъ лежащихъ противъ равныхъ угловъ въ треугольникахъ будутъ тождественны (ma: mb=a: b). Точно также, если мы представимъ себъ два цилиндра, отношение осей у которыхъ къ діаметрамъ основаній равны n P: n R=P: R), то такіе цилиндры тоже называются подобными. На подобіи подобныхъ фигуръ и тель основывается устройство моделей, снятіе плановъ и т. д. Такъ, глобусъ есть модель земного шара. Если мы представимъ себъ глобусъ, имъющій два аршина въ діаметръ, и припомнимъ, что діаметръ земнаго шара равенъ 12 тысячамъ верстамъ (не много менъе), то мы получимъ, что всъ обозначенія на нашемъ глобусъ соотвътственно меньше обозначаемыхъ ими разстояній на земномъ шаръ въ 9 милліоновъ разъ, т. е., во столько же, во сколько 2 аршина менъ 12 тысячь версть. Въ подобныхъ тълахъ отношеніе поверхностей равно отношенію квадратовъ линейныхъ разстояній. Такъ, поверхность пашего глобуса будеть не въ 9 милліоновъ разъ меньше поверхности **земного шара, а въ 9 милліоновъ разъ въ квадрат** $5 (9.000.000^2)$ . Таково будеть отношение поверхности Европы на глобусъ къ дъйствительной Европъ, таково будеть отношение поверхностей острововъ, материковъ, озеръ, морей на глобусъ къ соотвътствующимъ поверхностямъ земли. Отношение подобныхъ тълъ равно кубу отношенія ихъ линейныхъ разстояній. Такъ нашъ глобусъ окажется въ 9 милліоновъ разъ (9.000.0003) меньше земнаго шара.

Теперь представимъ себъ, что какое-нибудь существо съ сверхчеловъческими силами и способностями, руководясь изложенною нами теорією, захотъло бы построить модель солнечной системы. Положимъ, модель настолько малую, что ее легко могла бы зажать рука ребенка. Положимъ, далъе,

что наше воображаемое существо обладало бы способностями произвести подобныхъ намъ людей, животныхъ, растеній, живущихъ жизнію совершенно тождественною съ нашею и отличающихся отъ насъ только своими чрезвычайно микроскопическими размърами. Дъйствіе всъхъ физическихъ законовъ въ нашемъ новомъ міръ должно быть новымъ условіямъ. Такъ свъть въ нашемъ долженъ пробъгать въ секунду 280 тысячъ верстъ нихъ, а не нашихъ и свътовая волна должна быть тамъ во столько разъ меньше нашей, во сколько тамъ разстояніе между солнцемъ и землею меньше, чъмъ у насъ. Теперь перенесемся мысленно въ эту систему. Передъ нами человъкъ съ той земли-земли настолько малой, что при помъщеніи ее отъ насъ на разстояніи наилучшаго зрвнія она не можеть быть видима ни въ какіе микроскопы. Но мы легко и безъ микроскопа можемъ представить себъ, какъ разсуждаетъ, чувствуетъ и оцфинваетъ вещи нашъ проблематическій человъкъ. Совершенно также, какъ и мы. Его земля для него такъ же велика, какъ для насъ наша, его солнце отъ него такъ же далеко, какъ и отъ насъ наше. Онъ съ такою гордостію, какъ и мы, говорить о величіи силь человъка, создавшаго жельзныя дороги, въ короткое время переносящія путешественниковъ на громадныя разстоянія, онъ гордится гелескопомъ, при помощи котораго ему удалось наблюдать удивительныя явленія на солнцъ, гордится микроскопомъ, при помощи котораго онъ открылъ удивительный міръ микроорганизмовъ. Онъ такъ же, какъ и мы говорилъ бы о безконечности пространства. Сдълаемъ еще одно предположение. Допустимъ, что какой-нибудь человъкъ съ нашей быль незамътнымъ для него образомъ перенесенъ землю, причемъ размъры его соотвътственно бы уменьшились. Такъ какъ между тою землею и нашею мы предполагаемъ полное соотвътствіе, то допустимъ, что соотвътствующее лицо нашему человъку, перенесенному туда, было бы перенесено на нашу землю, причемъ соотвътствующимъ образомъ увеличилось бы. Замътили бы наши лица происшедшія съ ними перемъны? Нътъ, не замътили бы: отношенія ихъ къ окружающимъ ихъ предметомъ и лицамъ остались бы измънными. Отсюда слъдуетъ выводъ, что въ какое бы количество разъ не уменьшилась (или все равно и увеличилась)

вселенная, мы этого бы не зам'втили; если бы сейчасъ, вотъ въ это самое мгновение вся вселенная свелась бы къ размърамъ одной точки, мы попрежнему удивлялись бы ея величію и говорили бы о громадномъ разстояніи между звъздами. Протагоръ говорилъ, что человъкъ есть мъра всъхъ вещей, и это выражение справедливо въ геометрическомъ (измъреніе разстояній, и въ физическомъ (измъреніе силъ) смыслъ. Междузвъздныя пространства кажутся ему громадными, ибо число, выражающее отношение его собственной величины къ этимъ пространствамъ, превышаетъ его разумъніе. Совокупность силъ, дъйствующихъ въ міръ, оцънивается имъ также и по той же причинъ. Но будучи мърою встхъ вещей, человъкъ не имъетъ мъры для измъренія самого себя. Такимъ образомъ, онъ познаетъ лишь отношенія между вещами, но не вещи. Онъ знаетъ, во сколько разъ разстояніе между солнцемъ и землею меньше разстоянія между солнцемъ и Нептуномъ. онъ знаетъ, во сколько разъ солице сильнъе притягиваеть землю, чъмъ земля солице. Но опъ не голько не знаетъ дъйствительной величины одного предмета, но, какъ будто съ точки зрвнія излагаемаго нами міропониманія, должно зам'єтить, міропониманія всёхъ ученыхъ, ему эти величины и не требуются. Онъ можетъ сказать: дайте мнъ какое-угодно малое количество странства, матеріи и силь и вообще техь элементовь, изь которыхъ образуется все существующее во вседенной, и я построю вамъ вселенную, которая для существъ живущихъ въ ней будеть казаться такою же, какою для насъ кажется наша. Онъ можетъ добавить, что можеть быть и наша вселенная въ сущности безконечно мала, и что только то обстоятельство, что мы сами представляемъ собою безконечно малую часть этого безконечно малаго цълаго, т.е. являемся твмъ, что алгебра называетъ безкопечно малой величиной второго порядка, только это обстоятельство заставляеть насъ разсматривать нашу вселенную, какъ безконечно большую.

Мы говорили о пространствъ и силахъ, но не трудно видъть. что наше разсуждение относится и ко времени. Для измърения времени, какъ и для измърения протяжения, мы не имъемъ объективной единицы. Продолжительность протекшаго времени мы измъряемъ количествомъ перемънъ, происшедшихъ въ это время. Единицею времени мы считаемъ пері-

одъ обращенія земли вокругъ своей оси, двадцать четвертуючасть этого періода мы называемъ часомъ. Но представимъ себъ, что земля стала бы обращаться вокругъ своей оси въ милліонъ разъ быстрве, въ милліонъ разъ быстрве понеслась бы она по своей орбить вокругъ солнца, соотвътствующимъ образомъ измѣнилось бы ускореніе, сообщаемое тъламъ силою тяжести, въ милліонъ разъбыстръе стали бы совершаться въ насъ физіологическіе и психологическіе процессы. Замътили-бы мы происшедшее ускореніе? Нътъ, тысячельтія, которыя тогда были бы въ дыпствительности менве продолжительны, чвмъ 1/2 нашихъ сутокъ, казались бы намъ по прежнему громаднымъ періодомъ времени. Такъ оказывается, что всю многовъковую исторію міра, совершавшуюся въ безкопечныхъ междузвъздныхъ пространствахъ, можно представить протекшею и разыгравшеюся въ теченіе секунды времени въ раіонъ, имъющемъ радіусь въ одинъ миллиметръ. Эти размфры можно продолжать сокращать до безконечности, и однако исторія міра будеть оставаться тою же, какою мы ее знаемъ-такою же сложною и также безконечно чреватою событіями. Эти выводы слъдующіе изъ предположенія, что пространство и время суть то, чемъ они непосредственно кажутся, влекуть за собою отрицание этого предположенія. Такое отрицаніе въ философіи выдвинуто уже довольно давно, но въточной наукъ оно возникло лишь вь девятнациатомъ стольтін и пока только по отношенію къ пространству. Именно математиками теперь выдвигается теорія, что основоположенія Эвклидовской геометріи не суть универсальныя истины, а данныя ограниченнаго опыта, ограниченныхъ наблюденій, данныя, которыя могуть быть опровергнуты опытомъ болъе широкимъ и на основаніи которыхъ можно составлять представленія о строеніи только знакомой намъ части міра, а вовсе не всей безграничной вселенной.

Гаусъ въ письмъ къ Шумахеру писалъ: "въ Эвклидовой геометріи ничто не велико абсолютнымъ образомъ" <sup>1</sup>. Понятно почему: она сравниваеть абстракціи, но не знаетъ и не хочеть знать реальностей.

<sup>1</sup> Объ основаніяхъ геометріи. Издано физико-математич. факультетомъ къ сголътнему юбилею Н. И. Лобачевскаго. Казань 1895. Изъ переписки Гауса съ Шумахеромъ стр. Х.

Прежде всего этагеометрія даеть ученіе о прямой линіи, какъ единомъ кратчайшемъ разстояніи между двумя данными точками. Но почему кратчайшее разстояніе непремінно должно быть одно? Изъ опредъленія разстоянія какъ кратчайшаго не слъдуетъ непремънно, что оно существуетъ только одно, а слёдуеть только, что не существуеть другого короче его. Опыть, правда, показываеть, что между двумя точками можно провести лишь одну прямую линію, но нужно имъть въ виду, что это опыть грубый, что на самомъ дълъ между двумя точками мы проводимъ не линію, а тъло, черта образуемая карандашомъ или перомъ кромъ длины имъетъ широту и высоту. Не нужно поддаваться аргументаціи чертежа. Чертежъ въ геометріи по идет не доказываетъ, а показываеть, иллюстрируеть, делаеть наглядною теорему, въ основахъ геометріи чертежъ (на самомъ дълъ всегда неточный) убъждаеть: чертежъ искусственный или аналогичные естественные факты и послужили для созданія аксіомы геометрін трехъ намфреній и ея основоноложеній. Геометрія представляеть прямую линію безконечно удаляющеюся отъ своей исходной точки, по возможно-ли вообще существованіе линін, которая не возвращалась бы къ своему первоначалу, возможно-ли существование незамкнутой линия? Даже Эвклидовская геометрія говорить иногда о прямой линіи, какъ о части окружности съ безконечнымъ радјусомъ. Но окружность есть линія возвращающаяся сама въ себя. Лейбницъ далъ опредъление прямой линии, смыслъ котораго таковъ. Если мы будемъ вращать какое-либо твердое тъло около двухъ неподвижныхъ точекъ, то линія (неподвижная). соединяющая эти точки (ось вращенія) и будеть прямою. Это опредъление Лейбница въ курсахъ геометри иногда измъняють такъ. Прямая есть линія обладающая такимъ свойствомъ, что если двъ ея точки неподвижны, то и никакая изъ остальныхъ не можеть быть приведена въ движеніе. Нетрудно видъть, что изъ такого опредъленія слъдуеть, что между двумя точками возможна лишь одна прямая линія (иначе одна можеть вращатся около другой, имъя съ послъднею двъ общія неподвижныя точки). Но внимательное разсмотреніе этого определенія и заставляеть заключать, что обычное понимание прямой лини есть результать оныта и что этогъ опыть не заключаеть въ сеоб гарантіи всеобщности и необходимости. Во 1) нужно доказать, что при вращени тела около двухъ точекъ остается неподвижною линія соединяющая эти точки. Возможно предположеніе, что остается неподвижною нокоторая часть тела или наобороть, что кромъ двухъ точекъ все тело приходить въ движеніе, У вращающагося тъла различныя точки двигаются съ различными скоростями. Легко найдти точки, тахітитомъ вращенія, но есть-ди линія, вращательная скорость которой равна нулю? Можеть быть этоть признакъ принадлежить элементу тъла или совсъмъ не принадлежитъ линіи. Недоказана возможность существовані ч неподвижной линін вътълъ двигающемся около точекъ, какъ не доказано еще болье, что если она существуеть, то только одна. а не цълоетьло. Во 2) недоказано, что такая линія, если она существуєть и только одна, есть кратчайшая. Такимъ образомъ, противъ приведеннаго геометрическаго опредъленія могуть возразить: можеть быть такая линія есть contradictio in adjecto и можетъ быть, если она и существуетъ, она не кратчайшая. Въ курсахъ геометри, которые стремятся къ строгости доказательствъ (изъ русскихъ элементарныхъ курсовъ такимъ намъ представляется геометрія Давидова, совершенно противоположна ей геометрія Малинина), можно замътить тенденцію отодвигать, какъ можно дальше разсужденіе о параллельныхъ линіяхъ, и стараться какъ можно больше геометрическихъ положеній утвердить независимо отъ теорій параллелей. Тенденція эта понятна. Авторамъ хочется доказать какъ можно больше положеній независимо отъ теоріи, одно изъ основоположеній которой по общему сознанію не очевидно и недоказано. Но анализъ вскрываетъ намъ, что и возможность прямой линіи съ тфми свойствами, которыя ей обычно приписываютъ геометры, не очевидна и недоказана. Прямая линія нашихъ геометрій есть абстракція отъ опыта. То, что идея ея не прирождена нашему духу, доказывается, что, не впадая въпротиворъчіе съ логикою и онытомъ, можно отрицать обычно приписываемыя ей свойства и надълять ее другими. По Эвклиду прямая линія виолив опредвляется двумя точками. Но изъ изложеннаго видно, что вполнъ можно оспаривать это положение.

Но пунктомъ, гдф непосредственно очевидна неочевид-

ность и нестрогая обоснованность теоріи, является XI постулать Эвклида.

Если мы имъемъ двъ прямыя, находящіяся въ одной плоскости, изъ каковыхъ прямыхъ одна перпендикулярна третьей, а другая не перпендикулярна, то онъ при продолженін пересфиутся. Опыть всегда подтверждаль, какъ это положеніе, такъ и всъ слъдующіе изъ него выводы. Но дъло въ томъ, что опыть всегда бы подтверждалъ все это, если бы этогь постудать и быль ошибочнымь по отношенію къ нъкоторымъ случаямъ. Нашъ постулатъ провъренъ опытно по отношенію ко всемъ угламъ, подъ которыми прямая пересъкаетъ другую, начиная съ нуля и доходя до 890 съ минутами и сотыми долями секунды. Но все-таки между тъмъ предъльнымъ угломъ, для котораго онъ былъ провъренъ, и угломъ 900, остается еще безконечное число угловъ. Мы можемъ допустить, что если одна прямая пересъкаетъ другую подъ угломъ въ 900, а другая подъ угломъ въ 890, 9999999....8, то эти прямыя никогда не пересъкутся. Разъ мы это допустимъ, все зданіе геометріи изм'внится. Тогда окажется, что геометрія Эвклида имфетъ лишь приблизительную точность, тогда окажется, что подобныхъ фигуръ не существуеть въ природъ и что построеніе точной модели нашей вселенной невозможно. На самомъ дълъ вся теорія подобныхъ фигуръ и тълъ утверждается на той теоремъ, что сумма угловъ въ каждомъ многоугольникъ опредъляется числомъ его сторонъ ( $\Sigma = 2d$ . n — 4d), сумма угловъ треугольника равна двумъ прямымъ, сумма угловъ четыреугольника четыремъ прямымъ и т. д., и что въ подобныхъ тълахъ соотвътственные углы равны. Но разъ отвергнутъ постулать Эвклида, то тогда следуеть, что въ каждой фигуръ сумма угловъ есть величина измъняющаяся, опредъляемая не только числомъ сторонъ, но и ихъ свойствами. Это можеть показаться парадоксальнымь, но возможную справедливость этой теоріи легко доказать опытомъ. Начертимъ на землъ треугольникъ. Онъ представится прямолинейнымъ, начерченнымъ на плоскости, но на самомъ дълъ онъ сферическій, онъ начерченъ на поверхности земного шара, его стороны суть дуги большого круга, его сумма угловъ-какъ учитъ насъ сферическая тригонометрія-непремънно больше двухъ прямыхъ. Сумма угловъ треугольника на поверхности вогнутой непремънно меньше двухъ прямыхъ. Но если эта вогнутость невелика, то наши измъренія всегда дадуть для треугольника 2d. Подойдемь къ спокойной поверхности ръки или озера, она представится плоскою, но на самомъ дълъ она сферическая. Повидимому можно продолжать эту поверхность въ безконечности и она будетъ тянуться и тянуться, но на самомъ дълъ эта поверхность при продолженіи замкнется сама въ себъ и дасть сферу, она не можеть быть безконечною. Дъло воть въ чемъ. Незначительная часть какой-либо очень большой линіи и поверхности очень часто намъ кажется имфющею не тъ свойства, какія имъеть на самомъ дълъ. Незначительная часть большой окружности кажется прямою линіею. Уголь незначительно отличающійся отъ прямого принимается за прямой. Некоторые говорять, что опыть здесь не причемъ, что важно какъ мы мысленно представляемъ природу прямой линіи, плоскости, сферы, псевдосферы. Но дёло въ томъ, что наше мысленное представление есть абстракція въ сущности отъ очень незначительнаго опыта и можетъ быть заключаеть въ себъ внутреннее противоръчіе. Какая, повидимому, простая задача: найдти число, которое, будучи помножено само на себя, равнялось бы двумъ. Число это больше 11/з и меньше 11/2. Беря промежуточныя дроби, мы все болѣе и болъе подходимъ къ числу 2, и можемъ естественно предполагать, что при продолженіи работы число будеть найдено. Но строгое доказательство говорить намъ, что такого числа не существуеть, и мысль о немъ заключаетъ внутреннее противоръчіе.

Поэтому отрицаніе обычной геометріи вслъдствіе того, что она приводить къ страннымъ выводамъ и имъеть необоснованные принципы, должно быть признано законнымъ. Теперь даны новыя геометрическія теоріи. Лобачевскій первый попытался разсмотръть, что выйдеть изъ отрицанія XI аксіомы Эвклида, и оказалось, что и при такомъ отрицаніи возможно построеніе геометріи, вполнъ отвъчающей практическимъ и научнымъ интересамъ человъчества и заключающей въ себъ геометрію Эвклида, какъ частный случай.

Отрицаніе положенія Эвклида можеть быть сдълано въ двухь формахь: или допущеніемь, что черезь точку внъ прямой можно провести множество параллельныхъ къ по-

следней, или предположениемъ, что нельзя таковыхъ провести ни одной, т. е., что параллельныхъ линій не существуетъ. Изъ этихъ двухъ формъ отрицанія возникли теперь двъ новыя геометріи: Лобачевскаго и Римана. Ихъ никто не считаетъ теперь парадоксальными и не приравниваетъ къ алгебраическимъ софизмамъ въ родъ тъхъ, что дважды два равно пяти, или что всв числа равны между собою. Имъ отводится уже мъсто и въ учебникахъ. Между тъмъ онъ богаты выводами для оцънки нашихъ концепцій о пространствъ. Пренебрежение незначительными уклоненіями, незначительною кривизною, облегчающее вычисление и дающее результаты повидимому не отличающіеся отъ истины, на самомъ дълъ въ концъ концовъ приводить къ полной и грубой лжи. Такъ, въ астрономіи часто вычисляли путь кометь по параболь (кривой, тянущейся въ безконечность), хотя на самомъ дёлё эти кометы двигались по эллипсисамъ (кривымъ замкнутымъ), но такъ какъ кривизна параболы въ областяхъ близкихъ къ ея вершинъ очень близка къ кривизнъ эллипсиса, то ошибка въ предсказаніяхъ пути кометь заключала десятитысячныя и стотысячныя доли секунды, совершенно ускользающія оть астрономическихъ инструментовъ. За всемъ темъ, думаемъ, этотъ примеръ лучше всего показываеть, къ чему въ концъ концовъ ведетъ пренебреженіе малою кривизною и ничтожными величинами. Совершенно къ ложнымъ выводамъ. Предположеніе, что комета движется по параболь, ведеть къ заключенію, что разъ удалившись отъ солнца, она никогда не вернется къ нему, уйдеть оть него въ безконечность, но на самомъ дълъ двигающаяся по эллипсису комета черезъ опредвленное число лътъ снова вернется къ солнцу, чтобы затъмъ снова на время уйдти отъ него. Этотъ примъръ наводитъ на глубокія размышленія. Мы знаемъ только безконечно малую часть безконечно большой вселенной. При своихъ разсчетахъ и вычисленіяхъ мы можемъ пренебрегать въ этой знакомой намъ части нъкоторыми кривизнами, уклоненіями, ускользающими отъ нашего наблюденія. Но, очевидно, если мы, пользуясь извъстными намъ формами протяженія, вздумаемъ начертить образъ всей вселенной, то этоть образъ можеть оказаться также мало соотвътствующимъ правдъ, какъ наше предположение о кометь, путь которой мы отнесли къ параболъ, что она уйдетъ въ безконечность отъ солнца, когда на самомъ дълъ она движется по эллипсису.

Говорять: въ природъ не существуеть правильныхъ тълъ; мы скажемь: вт природы не существуеть никакихь тыль. Представимъ, что передъ нами находится кубъ. Не будемъспорить о его абсолютно точной формъ, но вотъ въ чемъ дъло. Этотъ кубъ, какъ и все въ природъ непрестанно претерпъваетъ измъненія. Какой-нибудь кубическій кристаллъ можеть существовать тысячи льть, не измыняясь повидимому ни въ въсъ, ни въ формъ, но это только повидимому. Если бы мы обладали достаточно сильнымъ зрфніемъ, мы увидали бы въ немъ непрерывный процессъ измъненій. Этотъ процессъ непрерывенъ, но если этотъ процессъ состоитъ въ непрерывномъ переходъ изъ одной формы въ другую, то нельзя сказать, что въ такой-то моментъ процессъ создаетъ такую-то форму. О летящей стрълъ, учить насъ Зенонъ, нельзя сказать, что въ такой-то моментъ она занимаетъ такое-то мъсто, потому что если она занимаетъ опредъленное мъсто, то значить она неподвижна. Такъ, если о нашемъ кристаллъ сказать, что въ данную минуту онъ имъетъ такую-то форму, то, значить въ немъ прекратился процессъ измъненій. Этого не можеть быть, такимъ образомъ никогда никакой предметь въ мір' не им веть опредвленной формы. Это-не парадоксъ, наоборотъ, нъчто парадоксальное заключаетъ въ себъ наше стремленіе дълить недълимое и облекать въ форму то, что не имъетъ формы.

Обратимъ вниманіе на другой фактъ. Если мы будемъ точно называть предметы процессами или закръпимъ за ними понятіе временно неподвижныхъ геометрическихъ тълъ, въ томъ и другомъ случать они оказываются лишенными опоры. Признаемъ законъ тяготтнія, какъ фактъ, хотя мы и не умтемъ его объяснить, но представимъ себть огромную систему самодовлтющую въ пространствт. Наше мышленіе ищетъ для нея опоры и не находитъ, какъ на самомъ дълъ оно совершенно не нашло объясненія закона тяготтнія. Самое пространство—неподвижное, ибо оно само не движется, оказывается какою-то безформенной безконечностью. Но у насъ есть метафизическое требованіе опоры. Мы ищемъ опоры для всего. Мы говоримъ о томъ, что поддерживаетъ нашъ духъ, и мы ищемъ опредтвленности. Какую опору мы мо-

жемъ предположить для видимыхъ вещей. Обратимся опять къ геометріи. Линіи не можетъ существовать внё поверхности, поверхность не можетъ существовать независимо отъ тъла, и вотъ выдвигается теорія, что и тъло есть только сторона нъкоторой геометрической формы, въ связи съ которой и утверждается ея существованіе. Выступаетъ идея четвертаго изм'ъренія.

Лобачевскій писаль: , Въ употребительной геометріи поверхность сферы принимають въ  $4\pi$  г<sup>2</sup> для полуперечника г, отчего сила должна уменьшаться въ содержаніи къ квадрату разстоянія. Въ воображаемой геометріи нашель я поверхность шера:  $\pi(e^{r}-e^{-r})^{2}$  и такой геометріи можеть быть слідують молекулярныя силы, которыхъ затъмъ все разнообразіе будеть зависьть отъ числа е всегда весьма большого! Современный американскій астрономъ Ньюкомбъ допускаетъ, что молекулы могуть двигаться и въ четвертомъ измфреніи 1. Какъ должно мыслить это четвертое измфреніе? Представимъ себф кубъ, у каждой вершины его сходятся три ребра или три линіи взаимно перпендикулярныя. Теорія четвертаго измъренія говорить, что къ этимъ линіямъ можно возстановить четвертую линію такъ, что она будеть перпендикулярна всемъ имъ и всъ линіи будуть перцендикулярны между собою. Мы не можемъ представить себъ этого четвертаго направленія, мы не знаемъ, куда обратить свои глаза; но отсюда не следуеть, что оно не существуетъ, отсюда даже не следуетъ того, что мы сами въ немъ не существуемъ. Вообразимъ себъ тъло, поверхность котораго равна милліону версть, а толщина котораго равна одной милліонной вершка. Существованіе такого тыла для насъ вполиф понятно. Легко для насъ представить, что это твло населено живыми существами. Они-существа, какъ и мы, трехъ измъреній, но для всъхъ ихъ соображеній расчетовъ имъ достаточно только двухъ измъреній. Они не открыли бы существованія третьяго, между тэмъ какъ это третье также необходимо для нихъ, какъ и для насъ. Можеть быть и мы существуемь въ четвертомъ измъреніи, но четвертый элементь очень инчтожень у насъ по отношению къ прочимъ тремъ, поэтому онъ не уловимъ для насъ. На-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Физико -- магематическій ежегодинкъ, Москва, 1900. А. Васильевъ Пространство и движеніе. Стр. 12.

писать алгебраическую геометрію четырехъ изм'яреній не представляетъ труда. Это-геометрія четырехъ перемънныхъ, какъ употребительная геометрія есть геометрія трехъ перемънныхъ (простъйшій примъръ: разстояніе точки М отъ начала выражается чрезъ ея координаты въ формулъ г2 ==  $= x^2 + y^2 + z^2$ , въ геометріи четырехъ изм'вреній формула будетъ:  $r^2 = x^2 + y^2 + z^2 + u^2$ ). Но теперь уже идутъ дальше и стремятся некоторымъ образомъ дать представление о томъ, что изображають алгебранческія формулы. Предметы трехъ измъреній изображаются проективно на плоскости. Таковы наши чертежи зданій, машинъ. Подобнымъ образомъ, значить, можно проектировать предметы четырехъ изм'вреній въ трехмърное пространство. Представимъ себъ кубъ. Соединимъ средины его противоположныхъ сторонъ. Образуются три взаимные перпендикуляра, пересъкающіеся въ одной точкъ-центръ куба. Если сторона куба равна единицъ, то длина каждаго перпендикуляра тоже равна единицъ, половина которой лежить по одну сторону центра, половина по другую. По теоріи четвертаго изм'вренія изъ даннаго центра можно провести еще линію перпендикулярную къ остальнымъ и расположенную относительно центра такимъ же образомъ (половина-по одну, половина-по другую сторону.). Раньше три перпендикуляра ограничивались шестью плоскостями и было тъло-кубъ. Теперь четыре перпендикуляра будуть ограничиваться восемью тълами. Эти восемь кубовъ или иначе вонифихорить тимвантина отграничивають четырехмърное сверхтвло, которому усвояють имя правильнаго восьмиячейника. Полученный восьмиячейникъ въ трехмфрномъ пространствъ изобразится такою моделью. Въ кубъ, сторона котораго равна единицъ, вставимъ кубъ меньшаго размъра такъ, чтобы стороны внутренняго куба были параллельны сторонамъ внъшняго и чтобы центръ былъ общій. Если соединить каждую плоскость внутренняго куба плоскостями съ каждою плоскостью куба внашняго, то получится еще шесть тълъ-именно шесть ппрамидъ съ квадратнымъ основаніемъ усъченныхъ нараллельно основанію. Всего будеть восемь тыль: кубъ внъшній, кубъ внутренній, щесть устченныхъ пирамидъ.

Jouffret въ своей книгъ Traité élémentaire de Géométrie à quatre dimensions et introduction à la Géométrie à n dimensions. 1903 пишетъ "намъ хотълось бы сказать о тъхъ

явленіяхъ, для объясненія которыхъ древняя физика изобрѣла разнообразныя сущности названныя невѣсомыми агентами, каковые агенты не менѣе трансцендентны и не менѣе не осязаемы, чѣмъ четвертое измѣреніе и каковыя явленія новая физика, удаляясь можетъ быть отъ цѣли вмѣсто того, чтобы къ ней приближаться, хочетъ объяснить, разсматривая какъ движеніе матеріальныхъ атомовъ.

Поставленную проблему физика могла бы гораздо легче ръшить, если бы къ тремъ составляющимъ движенія и силъ прибавила четвертую, о существованіи которой сказано и которая направляется перпендикулярно тремъ остальнымъ. Эта составляющая не отличается ничемъ отъ трехъ и можетъ комбинироваться съ ними въ различнъпшія системы. Въ этихъ системахъ происходятъ тъ разнообразныя вибраціи, которыя физикъ хочеть видіть подъ словами теплота, свътъ, электричество. Что можетъ быть этого расширенія механики твердо установленнаго въ своемъ принципъ, удобнаго въ своихъ приложеніяхъ, богатаго въ своихъ выводахъ. Этого одною составляющею-сестрою тъхъ, которыя намъ такъ знакомы, не удовлетворяется-ли первое требованіе всякаго научнаго объясненія: приводить къ минимуму число неизвъстныхъ вещей. Какъ можно сравнить съ подобнымъ ръшеніемъ густое множество тезъ произвольныхъ, искусственныхъ, сложныхъ, противовсь невфроятных или невозможных, которыя всь остроумны, но всё въ томъ или другомъ пункте заключають въ себъ нъчто, чего нельзя понять. Матерія безъ формы Аристотеля, атомъ твердый въ своемъ компактномъ единствъ Лукреція, оміомерія Анаксагора, тонкая матерія Декарта и его же желобчатая матерія, монады Лейбница, центры силь  $\mathit{Fockoeura}$ , эластичный и твердый эфирь  $\mathit{\Phipe}$ неля, нестойкій эфирь Томсона, атомь-вихрь его же, пульсирующій атомъ Гикса, электроны Лармора.

Нужно замътить, что аксіома трехъ измъреній нисколько не затрогивается теорією четвертаго, потому что эта аксіома—природы чисто эмпирической—имъетъ въ виду исключительно вещи воздъйствующія на наши чувства. Но гипотетическія вещи, которыя мы называемъ атомами и атомическими вибраціями, молекулами и молекулярными движеніями, оказываются не въ такомъ положеніи. Реальность,

скрывающаяся подъ этими словами, какова бы она ни была, совершенно ускользаетъ отъ нашего наблюденія, мы не можемъ отождествить эту реальность никакимъ образомъ съ матеріальными частицами и ихъ перемѣщеніями, какъ бы они малы не были, но которыя мы можемъ воспринимать и которыя создали у насъ эту аксіому. Съ другой стороны фактъ, что четвертая составляющая является только въ полѣ ультрамикроскопическомъ, внушаетъ мысль, что всѣ тѣла нашего міра имѣютъ нѣкоторую плотность въ направленіи четвертаго измѣренія, но что эта плотность крайне мала" (ХХ—ХХІІІ).

Такова теорія четырехмѣрнаго пространства. Она дѣлаеть не нужнымъ безнадежное ученіе объ идеальности пространства, она вносить поправки въ обычныя представленія пространства и эти поправки указывають выходь изъ затруднепій вызываемыхъ этимъ обычнымъ пониманіемъ, она указываеть путь къ простъйшему объясненію физическихъ и химическихъ явленій. Скажутъ, что если возможна четырехмърная геометрія, то возможна геометрія пяти измъреній, п- измъреній, безконечнаго числа измъреній и что такое предположение тоже приводить къ странностямъ. Дъйстительно, геометрія п-измъреній уже имъется, роковыхъ выводовъ изъ геометрій 🗸 числа измереній следуеть небольше, чфмъ изъ обычнаго представленія пространства, но кромъ того анализъ можетъ вскрыть, что не только геометрія с числа изм'вреній, но и меньшаго числа не возможна. Доводы объ ограниченномъ числъ возможныхъ геометрій уже были представлены покойнымъ шведскимъ математикомъ Софусомъ Ли.

### ГЛАВА ШЕСТАЯ,

## Выводы.

Задача наукъ о матеріи состоить въ томъ, чтобы найдти физическую первооснову міра. Рѣшена ли эта задача современнымъ естествознаніемъ? Безъ сомнѣнія, нѣтъ. Практически механика сводить проблему явленій къ вопросу о

матеріи и силъ, но ни эмпирическая наука, пи философія природы не дають намъ ясныхъ и точныхъ представленій о томъ, что такое матерія и силы и какъ установить точныя формулы ихъ взаимоотношенія. Можно подмѣтить, что въ вопросъ о матеріи постепенно подходять къ нѣкоторому соглашенію въ ея пониманіи, но это соглашеніе далеко отътого, чтобы быть окончательнымъ, и не влечеть за собою необходимо согласія въ дальнѣйшемъ пониманіи дѣла.

Общее въ пониманіи матеріи, что можно извлечь изъ такихъ повидимому противоръчивыхъ воззръній, какъ вальда и Ле-Бона, намъ представляется такъ. Формально пъкоторые опредъляють матерію, какъ "содержимое мъста пространства, въ которомъ мы объективируемъ чину воспринятаго нами ощущенія". 1 Другіе находять этоопредъление неудовлетворительнымъ. "Мы не можемъ опереться, иншеть проф. Шиллерь, на опредъленіе, будто это (физическое тело) такой отнесенный къ пространству объектъ, который дъйствуетъ на наши чувства, ибо тогда за тъло мы должны бы были принять и любое оптическое изображеніе, любой фантомъ, а также и тепло и электричество, и пожалуй, и явленія звука или світа. Тібломъ мы можемъ назвать только то..., что мы можемъ сдвигать съ мъста съ опредвленнымъ усиліемъ. Тъломъ можетъ быть только то, на что можетъ дъйствовать сила въ смыслъ измъненія движенія". 2 Основной признакъ тела есть непроницаемость. Проникнуть въ пространство, занятое твломъ можно лишь путемъ удаленія тела изъ этого пространства. Это удаленіе требуетъ всегда того или другого усилія. Въ тѣло не можетъ проникнуть никакая сила. Отсюда следуетъ выводъ, что вивщияя поверхность тыла есть граница для дыйствія силь, и что матеріальныя тыла въ сущности ничто иное, какъ пустыя мъста пространства, въ которыя не можетъ проникнуть действіе силь. Новая физика пришла къ заключенію, что электричество находится не въ электризованныхъ твлахъ, а въ діэлектрической средъ, окружающей эти тъла. Такъ, кажется, должно придти къ заключенію, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хвольсонъ, Курсъ физики. Т. I., 1897 г. стр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Шиллеръ, Значеніе понятій о "силъ" и о "массъ". Кіевъ (изъ "Кіевскихъ университетскихъ извъстій") стр. 25- 26.

находится не въ тълахъ, а внъ тълъ, "Поверхность наэлектризованнаго проводника представияеть ничто иное, читаемъмы въ курсахъ физики, какъ геометрическое мъсто концовъ линій силь, упирающихся въ эту поверхность". В Но. въдь, тоже самое представляеть собою и поверхность награтаго атома; тепловые лучи какъ бы упираются своими въ его поверхность и, испытывая со стороны этой поверхности контръ-давленіе, разсъеваются въ пространствъ. Внутренность тыль представляеть собою абсолютную пустоту. Нътъ никакой нужды мыслить, что эта пустота имъетъ какую-либо способность сопротивляться проникновенію внутрь ея силъ. Гораздо проще и естественнъе допустить, что эти пустыя мфста или атомы образуются путемъ взаимодфиствія силь. Если геометрическая поверхность точекъ, гдъ сплы притяженія и отталкиванія равны между собою, представить собою замкнутую поверхность, то эта поверхность и явится какъ физическое тъло. Отсюда понятнымъ представляется и то, почему физическія тъла представляють сопротивленіе двигающей сплв. Требуется усиліе, чтобы нарушить равновъсіе силъ, и такъ какъ въ природъ ничего не уничтожается, то происходить собственно не уничтоженіе, а перемъщеніе точки или системы точекъ равновъсія. Количество матеріи въ міръ, повидимому, остается непзмъннымъ. Можетъ быть, природа физическихъ силъ такова, что онъ своимъ взаимодъйствіемъ образують нъсколько системъ границъ-перемъщаемыхъ въ пространствъ, но не подвергающихся инымъ измъненіямъ. Можеть быть взаимодъйствіе силь создало только нъсколько типовъ границъ различной, но не безусловно неизмънной степени устойчивости. Это открыть только будущее физики и химіи. Химія настоящихъ дней знаетъ около 80 простыхътълъ. Въ какихъ геометрическихъ формахъ нужно мыслить эти границы?. На это тоже нельзя дать отвъта въ настоящее время. Можеть быть близко къ истинъ стоитъ вихревая гипотеза, имъющая за собою въ настоящее время много защитниковъ.

Матерія является въ ограниченныхъ и непроницаемыхъ формахъ. Силы неограничены и взаимно проницаемы. Силы наполняютъ собою пространство, онъ не проникаютъ только

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Хвольсонъ, Курсъ физики. Т. 2. 1898 г. стр. 122.

въ матерію, но между собою онъ существують вполнъ совмъстно. Уже элементарная механика признаетъ это, когда разсматриваеть дъйствіе нъскольких силь приложенных къ одной точкъ. Постоянный опыть утверждаеть насъ въ же истинъ. Комната одновременно бываетъ освъщена, натоплена и можетъ находиться въ состояніи нѣкотораго электрическаго напряженія. Сколько существуєть силь? Назадъ тому 30-40 лътъ вопросъ этотъ ръшался очень просто. Тогда была провозглашена теорія единства физических силь, согласно которой всв различные типы явленій-звукъ, свътъ, тепло, электричество, магнетизмъ-суть только различные виды движенія. Теперь вопросъ значительно осложнился. Теорія единства силь допустима лишь въръ въ существование материи и въ сущности возводить нашу мысль еще къ индійскому и древне-греческому атомизму. Но разъ сама матерія есть лишь граница или функція сплъ, то тогда мыслить, что существуєть лишь движеніе, уже нельзя. Движеніе неотдълимо отъ движущагося. Можно говорить о свътъ, независимо отъ его можно просто признать существование свътовой силы, являющей себя определеннымь образомь въ пространстве, но нельзя говорить о силь движенія проявляющейся сама собою. Если матерія есть функція силь, то не силь движенія и потомъ, понятно, она должна быть функціей нісколькихъ силь. Затъмъ природа показываетъ намъ совмъстное существованіе различныхъ силъ, но совмъстно однородныя силы существовать не могуть. Хотя мы и говоримъ о различныхъ родахъ движенія земли, но мы отлично понимаемъ, что это только образное указаніе на причины движенія, а движется она по одному опредвленному пути. При двиствіи ніскольких силь на твло последнее пойдеть по равнодействующей. Какъ не можеть быть совмъстнаго существованія различныхъ родовъ движенія, такъ не можеть быть совмъстнаго существованія и различныхъ родовъ свъта. Нельзя одновременно освътить одинъ и тотъ же пунктъ и розовымъ и голубымъ дучомъ. Нельзя сдъдать, чтобы въ одномъ мъстъ и въ одно и то же время температура имъла 15 о и 20 о. А между тъмъ по теоріи единства силъ свъть, тепло, электричество, звукъ, какъ различные роды движенія, должны были пріуроченные къ одному пупкту давать некоторую равно-

дъйствующую. Но этого нътъ. Самый принципъ сохраненія энергін можеть быть понять и принять дишь при признаніи существованія и фскольких видовь энергіи. Представимъ себъ два равныхъ неупругихъ шара, движущихся съ равною скоростію одинъ на встрвчу другому. Они встрвчаются и останавливаются. Куда исчезла сила движенія? Она, говорять, перешла вътеплоту, температура шаровъ повысилась. Сущность этого явленія по теоріи единства спль состояла въ томъ, что видимое движение шаровъ превратилось видимое движеніе ихъ частицъ. Но если эти шары-атомы и у нихъ нътъ частицъ? Тогда придется признать, что сила потерялась безследно. Приводять еще доводь въ защиту теоріи единства физических в сплъ. У казываютъ, что явленія свътовыя, звуковыя суть субъективныя наши созданія, что различнаго рода движенія различнымъ образомъ воспринимаются нашими органами чувствъ: глазъ всякое движеніе воспринимаеть, какъ свътъ; ухо-какъ звукъ. Ударъ глазу--даетъ искры, ударъ по уху-шумъ. Разсуждающіе такъ упускаютъ изъ вида, что сложное явленіе удара можеть заключать въ себъ, какъ составные элементы, и свъть, и ухо и глазъ сообразно своей природъ и воспринимають эти специфическія стороны явленія. Поэтому сильный ударъ можеть быть познанъ, какъ слабый звукъ. Съ другой стороны, если отъ удара произойдуть натологическія измъненія въ оконечностяхъ нервовъ, то, конечно, они будутъ реагировать неправильно, но сущность этой неправильности еще нуждается въ истолкованіи (ощущеніе шума въ ушахъ, происходящее при бользненномъ состояній органа слуха, можеть быть следствіемь усилившейся воспріимчивости органа слуха къ мъстнымъ проявленіямъ звуковой энергіи). Мы склонны думать, что энергій въ природъ не только не меньше, чъмъ сколько знаетъ ихъ наша душа, но, напротивъ, пожалуй, значительно больше. Что такое электричество? Мы говоримъ о немъ, какъ о какой-то особой силъ, но, въдь, оно является намъ, какъ движеніе, какъ свътъ, теплота, звукъ, какъ химическія соединенія; мы ощущаемъ его какъ уколъ (извлеченіе искры статическаго электричества), какъ сотрясеніе (въ ціли), какъ сірный запахъ (носящійся въ воздухъ послъ разряда). Отчего бы намъ не отвести всъ эти явленія подъ соотв'ютствующія группы - тепловыхъ, св'ьтовыхъ, химическихъ соединеній и перестать говорить объ электричествь? Но мы не дълаемъ этого, потому что руководимся мыслію, что во всьхъ приводимыхъ случаяхъ свътъ звукъ суть только замъщеніе электрической энергіи, отличной и отъ свъта и отъ звука. Электричество вызываеть въ насъ какое то состояніе напряженія, какъ бы ощущеніе присутствія чего-то невидимаго, неслышимаго, неосязаемаго? Не есть ли оно обнаруженіе какого-то начала, для воспріятія котораго у насъ нътъ соотвътствующаго органа чувства. Не испытывають ли слъпые, переходя изъ области мрака въ область свъта, чувства подобнаго тому, какое испытываемъ мы, когдапереходимъ изъ нейтральнаго въ наэлектризованное пространство?

Физическій міръ есть гармоническое сочетаніе различныхъ силъ, часть когорыхъ — должно прибавить: только отчасти-открывается намъ. Нашъ познавательный аппарать не можеть сразу воспринять всего, дъйствіе силь онъ воспринимаеть по частямъ; различныя силы, это,--различныя стороны единаго бытія. Если вращать многогранникъ, то онъ будеть обращаться къ намъ то плоскостію, то двуграннымъ, то телеснымъ угломъ. Такъ и бытіе является намъ, то, какъ тепло; то, какъ звукъ; то, какъ свътъ. Это послъдовательное воспріятіе различныхъ элементовъ бытія познается нами, какъ эквивалентное замъщение однихъ силъ другими. Есть свъть; исчезаеть свъть, является электричество (если въ проволку, соединяющую два гальваническихъ элемента, вставить селень; то въ присутствіи свъта, тока не явится; исчезнеть свъть, и гальванометрь покажеть присутствіе электричества). Исчезаеть электричество, является движеніе (хотя бы въ электрическихъ трамваяхъ). Исчезаетъ движеніе, является теплота (тіло, упавшее на землю, нагрівается). Исчезаеть теплота, является притяженіе (шаръ съ нагрътымъ воздухомъ держится въ атмосферъ, не подвергаясь дъйствію земнаго притяженія; охладъваеть находящейся въ немъ воздухъ, онъ сжимается, тяжелветъ-т. е. сохраняетъ тотъ же въсъ въ меньшемъ объемъ-и подъ дъйстіемъ земнаго притяженія падаеть на землю). Можно найдти математическія формулы, выражающія законы замінценія силь, но эти формулы ничего не будуть говорить въ пользу теоріи ихъ единства.

Гирнъ совершенно справедливо отмътилъ въ своей книгъ, что если върна теорія единства физическихъ силъ, то тогда сліпой, глухой, лишенный обонянія, осязанія и вкуса имъть бы болье върныя представления о міръ, чъмъ тотъ, кто обладаетъ этими чувствами. На самомъ дълъ въ природъ по этой теоріи существують только перемъщенія. Теплота, звукъ, свътъ суть такіе же субъективные придатки къ этимъ перемъщеніямъ, какъ ассоціированіе льшихъ съ льсомъ, русалокъ съ водою. Надо полагать на самомъ дълъ, что міръ пе такъ пустыненъ, жалокъ и однообразенъ, какъ хочеть представить его матеріалистическая мысль. Не будемъ теперь пускаться въ изслъдованіе того, какія разнообразныя формы бытія представляеть міръ. Постараемся выяснить другое положеніе-весьма важное намъ для послъдующаго разсужденія. Каковы бы ни были силы природы, въ природъ не можетъ происходить превращенія силь или энергіи. Хотя матеріалисты часто говорять о превращеніи вещества и энергіи, но съ ихъ точки эрвнія таковыя совершенно немыслимы, матеріалисты неправильно употребляють выраженія, а потомь сбиваются въ своихъ разсужденіяхъ съ правильнаго пути собственными вербальными ошибками. На самомъ дълъ весь процессъ міровой жизни, согласно механико-атомистическому міровоззрівнію, состоитъ въ томъ, что во вселенной движется по всевозможнымъ направленіямъ со всевозможными скоростями безчисленное количество атомовъ. Сталкиваясь между собою, эти атомы измъняютъ взаимоотношенія, направленія и скорости. Атомы не подвергаются никакимъ превращеніямъ, движеніе тоже ни во что не превращается, но остается движеніемъ, только различныя сочетанія атомовъ и различныя скорости движенія являются для насъ различными видами матеріи и различными видами физическихъ силъ. Еслибы наши органы чувствъ были совершенными, то тогда вмъсто воды мы увидали бы своеобразныя комбинаціи водорода и кислорода и вивсто лучей свъта-атомы эфира, колеблющіеся со скоростію 280 тысячь версть въ секунду. Такимъ образомъ всъ превращенія въ физической природъ имъють въ сущности субъективный характеръ.

Изъ изложенныхъ выше теорій у Гирна прямо утверждается существованіе различныхъ силъ непереходящихъ

одна въ другую. У Ле-Бона, не смотря на то, что трактуется даже о превращеніи матеріи въ силу, на самомъ дълъ не только не указывается никакихъ видовъ превращенія, но его теорія вихревымъ образомъ движущихся атомовъ содержащихъ въ себъ громадное количество энергіи, совершенно аналогична механико-атомистической теоріи и у тверждаеть не то, что возможно превращение, а что вращательное движеніе можеть перейдти въ поступательное или наоборотъ. Терминъ "превращеніе" часто употребляетъ Оствальдъ. "Существенное примущество электрической энергін, говорить онъ, заключается въ ея способности легко превращаться въ другія формы. Механическая работа, теплота, свътъ и химическая энергія-эти главныя потребности культуры могуть быть получены изъ электрической энергіи безъ затрудненій и безъ значительной потери такъ, что эта последняя является, такъ сказать, универсальной энергіей готовой доставить памъ какую угодно форму энергін". 1 Но не смотря на то, что у Оствальда встръчаются утвержденія, согласно которымъ, когда образуется вода, перестаеть существовать водородь и кислородь, темъ не менъе общее содержание книги Оствальда убъждаетъ, что и для него, какъ и для всъхъ другихъ, слово "превращеніе" является только метафорой. Оствальдъ критикуетъ опредъленіе инерціи какъ "свойства, въ силу котораго всякое тъло стремится сохранить состояніе покоя или движенія, которое оно въ данный моменть имветь, при чемъ движение стремится остаться прямолинейнымъ". Для Оствальда "то, что называють инерціей, есть не что иное, какъ выраженіе факта, что энергія движенія сохраняеть неизмінно свою величину, пока не будетъ введена другая инерція, которая измінитъ эту величину" 2. У Оствальда допускается сложение и разложеніе, вообще движеніе энергій, порождающія самыя разнообразныя явленія, но по существу не допускаются превращенія. На самомъ д'вл'в возможны ли превращенія вообще — наблюдались ли они и мыслимы ли они даже? Маленькое съмя превращается въ могучее дерево, ребенокъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Оствальдъ, Философія природы. Перев. подъ редакціей Радлова, этр. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. Crp. 135—136.

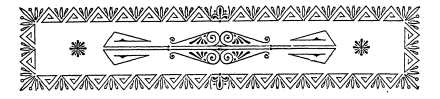
въ взрослаго человъка. Средневъковые алхимики мечтали о превращеніи съры и ртути въ золото. Такимъ образомъ повидимому на лицо и факты превращенія и мысли о превращении. Но на самомъ дълъ это не такъ. Съ терминомъ "превращеніе" связывается мысль, что одинъ предметь можегъ стать другимъ, лошадь можетъ стать верблюдомъ, лягушка можеть превратиться въ человъка. Во снъ подобныя превращенія мы наблюдаемь, но въ действительности мы видимъ лишь измененія предметовъ и существъ вследствіе того, что въ нихъ входитъ нъчто новое или отъ нихъ чтолибо отнимается. Не вездъ, правда, причина измъненій или превращеній наблюдается, но мы вездів ее предполагаемъ. Мы мыслимъ такъ. Предметь А представляетъ собою сочетанія элементовъ а, β, γ, б..... Эти элементы могуть образовать въ предметъ новую группу сочетаній, часть ихъ можетъ выйдти изъ предмета, въ предметъ могутъ войдти новые элементы и, у, π, 5. Но вообще наша мысль разлагаетъ факты на элементы, комбинаціи которыхъ и создають различныя явленія. Даже въ приводимомъ у Оствальда примъръ воды, въ которой перестають существовать водородъ и кислородъ, нельзя видъть по мысли самого Оствальда никакой мистической метаморфозы. Съ его точки зрвнія здісь произошло соединение энергий и результать этого соединения, понятно, не похожъ на образующие его элементы. Равнодъпствующая не похожа на составляющія, движеніе земли вокругъ солнца криволинейно, и однако каждая въ отдъльности изъ силъ обусловливающихъ это движение сообщаетъ землъ направление движения по прямой линии. Въ результатъ не существуеть того, что есть въ условіяхъ, но результать есть лишь комбинація условій. Для научной мысли представляется яснымъ, что объективно происходять лишь перемъщение энергій или матеріи, это все равно, а превращенія, -- это наши субъективныя представленія перемінь происходящих от перемъшеній.

Насколько можеть быть нами познань мірь и какъ смотръть на характерь этого познанія? Три факта всегда отъ временъ Протагора и Пиррона и до нашихъ дней открывались нашему сознанію: 1) что наши представленія о вещахъ невполню соотвътствують вещамъ, 2) что наши представленія о вещахъ ез общемъ достаточны для того, чтобы мы могли

обращаться съ вещами, 3) что наши представленія о вещахъ могуть болве и болве улучшаться, какъ въ томъ смыслв, что въ нихъ будетъ болве признаковъ истины, такъ и въ томъ, что мы можемъ болве и болве становиться господами вещей. Самымъ лучшимъ и утъшительнымъ предположеніемъ является не то, что наши познанія субъективны, что нашъ духъ не можетъ, такъ сказать, проникать въ вещи и, наобороть, вещи не могуть проникать въ духъ. Нъть, нужно предположить некоторую проницаемость духа. Это согласуется уже съ тъмъ, что различнаго типа энергіи могутъ пребывать совмъстно, нужно предположить, что мы познаемъ дъйствительность, а не фантомы, но нашъ опытъ слишкомъ ограниченъ и наши чувства слишкомъ несовершенны. Мысль о субъективности нашихъ познаній утверждается на анализъ понятій пространства матеріи, но если правиленъ взглядъ, что наше представление пространства только неполно и некоторыя теоремы не вполне точны, то тогда открывается переспектива открытій, ученій, благодаря которымъ человъкъ въ самой дъйствительности найдетъ нормы для ея измфренія, найдеть объективные масштабы. Теорія четырехмірнаго пространства подсказываеть возможность таковыхъ для протяженія. Но несомнанно, если окажется возможнымь измърять пространство, то возможнымъ измърять и время. Объективныя единицы протяженія укажуть объективныя единицы и для времени. Движеніе впередъ въ области познанія несомивнно и границъ этому движенію указать нельзя. Съ одной стороны постоянно расширяется и изменяется опыть, съ другой стороны-возможно усовершение самыхъ органовъ нашихъ чувствъ. Мы говорили, что опытъ не только расширяется, но и измъняется. Міровыя силы могутъ приходить въ новыя сочетанія и міръ наблюдаемый нами можеть становиться совсъмъ инымъ. Теорія естественно приводить къ мысли, что матерія, какъ граница действія силь или вообще результать встречи различныхь силь, можеть преобразоваться совствить. Съ другой стороны уже искусственныя орудія измъняють воспріимчивость нашихь чувствъ-мы улавливаемъ тончайшіе звуки, наблюдаемъ жизнь микроорганизмовъ. Выше мы отмътили, что у насъ нътъ органа для непосредственнаго воспріятія электричества, но можетъ быть

органъ собственно есть (люди испытываютъ особенное состояніе напряженія, когда воздухъ насыщень электричествомъ), но онъ характеризуется чрезвычайно слабою воспріимчивостію. Тогда является возможнымъ созданіе инструмента, безмърно усиливающаго эту воспріимчивость. Возможно преобразованіе и обостреніе нашихъ органовъ чувствъ и инымъ путемъ. Какъ съ другой стороны возможно и преобразование самой действительности вследствие того, силы вступять въ новое сочетаніе. Если принять во вниманіе, что человъкъ все болье и болье становится господиномъ положенія вещей, то уже отсюда вытекаеть возможность усовершенія имъ своихъ органовъ чувствъ и возможность усовершенія дъйствительности. Во всякомъ случав у человъка имъются основанія для въры, что не только онъ можеть болье и болье познавать дыйствительность, но что и дъйствительность можеть болье и болье преобразовываться въ его интересахъ.





## ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

# ДУХЪ.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Взаимоотношение матеріи и духа.

Духъ характеризуется способностью ощущеній, матерія безусловно не владветь этою способностію. Матерія равнодушна къ тому, что она переживаетъ; духъ постоянно испытываеть чувства удовольствія или неудовольствія. Духь на вемль является всегда облеченнымь въ матеріальную оболочку, но состоянія этой оболочки и состоянія духа, который какъ бы облекается ею, представляются совершенно различными. Тъло подчиняется физическимъ, химическимъ, наконецъ, физіологическимъ законамъ. Явленія душевной жизни нельзя выводить изъ этихъ законовъ. Одна душа не стремится къ другой съ силою обратно пропорціональною квадрату разстоянія, появленіе на свъть новой души не обусловливается чьей-либо душевной убылью. Но за всёмъ тъмъ несомнъненъ факть громадной зависимости духа, его состояній и проявленій оть того тёла, въ которомъ онъ находится, и эта зависимость еще въ глубокой древности породила гипотезу, что душевныя состоянія суть одинъ изъ видовъ явленій производимыхъ матерією. "Я тѣло и я мыслю", сказалъ одинъ философъ матеріалисть. Душа есть функція матеріи. Въ мірѣ существуютъ лишь матерія и движеніе. Различные виды движенія порождаютъ теплоту, свѣть, электричество и душевныя состоянія. Послѣднія, какъ и всъ остальныя, суть одинъ изъ видовъ превращенія энергіи. Такова матеріалистическая теорія. Въ предшествовавшемъ изложеніи мы показали, что эта теорія теперь должна считаться отжившею свой вѣкъ, никакихъ превращеній энергіи не существуетъ и существовать не можетъ.

Мы не можемъ мыслить ощущеніе, какъ родъ движенія, и не можемъ представить себв никакой геометрической комбинаціи матеріальныхъ атомовъ, функціей которыхъ могло бы явиться ощущающее начало. Мы съ несомнънностью можемъ утверждать, что ощущение никакимъ образомъ не можетъ явиться результатомъ или функціей тъхъ свойствъ, которыя открыли и изследують въ матеріи-физика, химія и минералогія. Съ другой стороны, мы ничего въ сущности не можемъ возразить противъ того, что всв существа и предметы, которые мы видимъ и наблюдаемъ, суть исключительно продукты матеріи и движенія, потому что все, что открывается непосредственно нашему наблюденію, есть не болье, какъ движущійся воздухъ. Житейскій опыть научиль нась не вполить довтрять имъ, когда въ нихъ слышится безумная страсть, беззавътная преданность, любовь или ненависть, или счастіе; мы знаемъ, что ЭТИ звуки насъ обманывать, и стараемся не поддаваться ихъ обаянію. Но, размышляя, мы приходимъ къ тому, что эти звуки не только могуть невърно отражать психическое состояніе того, кто ихъ производитъ, но могутъ быть и не связаны ни съ какимъ психическимъ состояніемъ, могутъ быть только дрожаніемъ воздуха, производимымъ тёмъ или инымъ аппаратомъ. Правда, въ насъ самихъ они всегда оказываются связанными съ рядами ощущеній, но только по аналогіи мы можемъ заключать, что и въ другихъ подобныхъ памъ созданіяхъ между ощущеніями и ими существуеть такая же связь. Ощущенія везді являются необъяснимымъ придаткомъ къ явленію (эпифеноменомъ), не выводимымъ ни изъ какихъ извъстныхъ намъ условій. Вотъ почему уже давно

сторонники той философіи, которая стремится объяснять все изъ относительныхъ свойствъ матеріи, увидёли себя принужденными внести некоторыя поправки и дополненія въ ученіе о матеріи. Именно они начали учить, что матеріи, кромъ физическихъ, присущи и психическія свойства. Это ученіе и явилось основаніемъ для теоріи, которую можно назвать теоріей психическаго атомизма. Сущность этой теоріи заключается въ слъдующемъ. Каждому атому, кромъ физическихъ, принадлежатъ и психическія свойства, и какъ размъры атома имъють очень малую экстенсивность, такъ его психическія свойства имфють очень малую интенсивность. Экстенсивность матеріи увеличивается чрезъ простое суммированіе атомовъ, интенсивность ея психическихъ свойствъ не можеть увеличиться такимъ простымъ способомъ. Сознаніе присуще соляцу въ такой же малой степени, какъ и молекуль воды. Для того, чтобы психическія свойства матеріи могли обнаружиться и усилиться, нужно, чтобъ ея атомы вступили въ своеобразную органическую связь. Изучая организмы, мы видимъ, что исихическое начало обладаеть въ нихъ твиъ высшими свойствами, чвиъ сложнве въ нихъ связь между атомами и чъмъ болье централизована эта связь. Такъ называемые низшіе организмы характеризуются простотою ихъ организаціи и слабою централизаціей органовъ. Сомнъваются, чтобы низшія животныя владъли сознаніемъ единства своего организма. Разръжьте пръсноводную гидру на нъсколько кусковъ, и изъ каждаго куска образуется новая гидра. Спрашивается: какая изъ новыхъ гидръ явилась преемницей въ психическомъ отношеніи материнской гидры, если таковая владола единствомъ сознанія?

Возникающія психологическія трудности при рѣшеніи этого вопроса, говорять, могуть быть устранены лишь при допущеніи неправильности и ошибочности предположеннаго "если", т. е. при допущеніи, что никакая гидра пикогда не владѣеть сознаніемъ единства своего организма. По мѣрѣ того, какъ мы поднимаемся по біологической лѣстницѣ, мы встрѣчаемъ организмы все болѣе и болѣе централизованные и видимъ въ нихъ проявленіе все высшихъ и высшихъ свойствъ; съ другой стороны, мы видимъ, что эти организмы характеризуются все болѣе и болѣе сложнымъ устройствомъ

нервной системы. Послъднимъ и высшимъ звеномъ въ этой льстниць является человькь, какь самосознающая личность. Съ точки зрвнія изложенной теоріи, его самосознаніе есть равнодъйствующая сознаній тэхъ атомовъ, изъ которыхъ онъ составленъ. Представляющееся возраженіе, что атомы, изъ которыхъ слагается человъкъ, постоянно смъняются одни другими, самосознаніе же его остается неизмъннымъ, устраняють такимъ образомъ. Исихическія, какъ и физическія свойства всфхъ атомовъ, тожественны; поэтому сущность самосознанія опредъляется не тъми или иными атомами, а пхъ группировкою и взаимоотношеніями. Когда на мъсто А въ тълъ становится тождественный съ нимъ атомъ В, а атомъ А выходить изъ тъла, то въ содержании самосознания человъка не происходить никакой перемъны; другое дъло, еслибъ отношенія атома А къ прочимъ атомамъ измѣнились, тогда и въ содержаніи самосознанія произошло бы измъненіе, -- конечно, настолько ничтожное, насколько ничтожна происшедшая телесная перемена. Съ точки зренія этой теоріи, повятно, личность человіна не можеть быть названа тождественною во все время жизни, но этой тождественности, говорять, и не существуеть на самомъ дълъ: духъ человъка остается настолько же тождественнымъ въ различные періоды жизни, насколько остается тождественнымъ его тъло. Если же человъкъ считаетъ свою личность неизмънною, то причина этому та, что измъненія личности происходять съ крайнею постепенностью, причемъ измъняющейся личности ея прошлыя психическія состоянія продолжають представляться какъ ея собственныя, вследствіе чего она и себя мыслить какъ ту же, которая существовала прежде, хотя на самомъ дель она стала иною. Понятно, какъ ръшается вопросъ о безсмертіи человъческой души-съ точки эрвнія изложенной теоріи. Безсмертна душа атомовъ, но смертна душа человъка. Вмъстъ съ тълесною смертью, уничтожающею связь и централизацію между атомами, уничтожается и личность человъка. Атомы вступають въ новыя соединенія и образують или не образують новыя души, но сами ввчно остаются неизмвиными.

Теорія психическаго атомизма, безъ сомнѣнія, стоитъ неизмѣримо выше древняго ученія матеріалистовъ. По крайней мѣрѣ легко можно видѣть, что противъ нея не имѣютъ ни-

какой силы тъ возраженія, которыя направляются противъ матеріализма. Мало этого, она, повидимому, имфетъ серьезныя основанія и за себя. Она опирается на два ряда фактовъ. Изучение свойствъ матеріи привело къ безусловному господству въ наукъ естественно-научнаго атомизма. Изучение органической жизни нигдъ не обнаружило, чтобы при возникновеніи организмовъ изъ матеріи въ нихъ вводилось новое психическое начало. Изъ этихъ двухъ рядовъ фактовъ слъдуеть выводъ, что психическое начало находится въ матеріи-въ атомахъ. Таковы основанія въ пользу теоріи. Ея защитники въ настоящее время пытаются показать, что она съ успъхомъ можетъ быть прилагаема къ объясненію самыхъ развородныхъ душевныхъ явленій, какъ обычныхъ, такъ и патологическихъ-явленій гипнотизма, раздвоенія сознанія и т. д.; однако. позволительно думать, что несостоятельность этой теоріи такъ же легко обнаружить, какъ и несостоятельность теоріи атомистической. Теорія эта въ сущности строго метафизическая и возбуждаеть всё те недоуменія, какія возбуждали старыя дуалистическія теоріи метафизиковъ. Духъ и матерія являются по этой теоріи отдільными субстанціями, локализированными въ атомъ. Вопрось объ ихъ взаимодъйствии и ихъ взаимныхъ отношенияхъ, очевидно, будетъ тождественъ со старымъ вопросомъ, объ отношеніи между душою и тъломъ, на который метафизики отвъчали теорією окказіопализма, предуставленной гармоніи и т. п. Несомићино, что удовлетворительное ръшение этого вопроса возможно лишь при сведеніи дуализма къ монизму, т. е. при предположени, что мы имфемъ дъло не съ 2-мя субстанціями, но съ одною; и такъ какъ разборъ матеріалистическаго ученія показываеть, что духомь нельзя жертвовать для тыла, то, слыдовательно, остается только другая возможность-пожертвовать теломъ для духа, признать, что наши проблематическіе атомы суть исключительно атомы психическіе, и что ихъ физическія свойства суть не что иное, какъ наше субъективное воспріятіе ихъ психической діятельности. Очень можеть быть, что сторонники-по крайней мъръ, многіе изъ сторонниковъ - теоріи психическаго атомизма согласятся съ этимъ воззрѣніемъ. Это упростить дѣло и представить теорію въ болье ясномъ видь, но не спасеть ея. Духовно-разумныя существа, по теоріи психическаго ато-

мизма, образуются путемъ интеграціи психофизическихъ или психическихъ атомовъ. Безконечно малыя психическія силы, суммируясь въ громадномъ количествъ, дають геній Ньютона и Лейбница. Но эта теорія стоить прежде всего въ противорвчін съ твмъ несомнвинымъ фактомъ, что сумма равныхъ психическихъ единицъ никогда не можетъ дать собою больше, чым каждая изъ единицъ въ отдыльности. Въ этомъ отношенін, въдь, нельзя проводить аналогіи между явленіями духовнаго и матеріальнаго порядка. Если вы имфете машину въ одну лошадиную силу и соедините 100 такихъ машинъ. то вы будете располагать 100 силами; если вы возьмете прецметь, оказывающій давленіе въ 1 пудъ на поверхность и соедините 100 такихъ предметовъ, то вы произведете давленіе на вашу поверхность въ 100 пудовъ; но представьте себъ 100 индивидуумовъ, обладающихъ тожественными знапіями, можете ли вы сказать, что вст въ совокупности они знаютъ въ 100 разъ больше, чемъ сколько каждый знаетъ въ отдельности? Нътъ, всъ въ совокупности они знаютъ столько же, сколько каждый изъ нихъ: вопреки основнымъ теоремамъ ариеметики, сумма здъсь равна каждому изъ своихъ слагаемыхъ. Равнымъ образомъ, если мы представимъ себъ 100 ипдивидуумовъ, обладающихъ равными мыслительными силами, то должны будемъ признать, что каждый изъ нихъ въ отдъльности способенъ обсудить известный вопрось такъ же, какъ и 100 вмъстъ. На практикъ такого абсолютнаго равенства между лицами, конечно, мы встрътить не можемъ, но значительное приближение можно наблюдать къ нему, напримфръ, въ школахъ, въ нъкоторыхъ общественныхъ слояхъ. Если ученики, въ извъстной школъ, въ отдъльности исъ не могуть рышить данной алгебраической задачи, то они не рышать ея и всъ вмъстъ. Въ дъйствительности, конечно, индивидуумы, поставленные въ одинаковыя условія, различаются между собою въ нъкоторой степени и суммою познаній, и силою мышленія; отсюда возникають ніжоторыя варіаціи, такъ что въ суммъ индивидуумовъ знаній оказывается больше, чемъ въ каждомъ изъ индивидуумовъ въ отдельности, но въ изслъдуемой нами теоріи индивидуумы, т. е. атомы, тождественны и неизменны, отсюда и въ сумме ихъ не можеть заключаться больше, чемь вы каждомы изынихы въ отдъльности. Слъдовательно, если атомъ заключаетъ въ

себъ безконечно малую сумму психическихъ силъ, то столь же безконечно малою будеть сумма психическихъ силъ и у безконечно большого числа атомовъ. Противъ этихъ соображеній сторонники теоріи психическаго атомизма могуть выдвинуть сифдующія возраженія. Они скажуть вамь, что повышеніе сознанія и вообще душевныхъ силъ зависить собственно не отъ количества атомовъ, а отъ ихъ взаимоотношенія, отъ ихъ группировки. Гималайскія горы заключають въ себъ неизмъримо большее количество атомовъ, чъмъ мозгъ Менделъева или Гельмгольца; и однако, Гималайскія горы мертвы, а мозгъ названных ученых даль много замъчательныхъ открытій. Но въ основъ этого разсужденія лежить грубая фальшь. Взаимоотношеніе силь имъетъ важное значеніе въ физическомъ міръ, гдъ величина дъйствующихъ силъ въ одномъ направленіи равна ихъ суммъ, величина дъйствующихъ силъ подъ углами менъе ихъ суммы и величина силъ дъйствующихъ въ прямопротивоположномъ направленіи равна ихъ разности. Но въ мірь психическомъ, гдь силы равны и, можно сказать, дъйствують въ тождественномъ направленіи, не можеть имъть никакого значенія распредъленіе ихъ въ пространствъ. Предположение о значении такого размъщения здъсь такъ же неудачно, какъ предположение о значении размъщения въ извъстномъ "квартетъ" Крылова. Пространственное взаимоотношеніе есть явленіе чисто формальнаго характера, и выводить изъ него личность еще менте разумно, чты выводить личность изъ движенія матеріи.

Но коренное заблужденіе излагаемой теоріи состоить въ томъ, что она допускаеть возможность сліянія въ одно общее сознаніе нѣсколькихъ единичныхъ сознаній. Допускать это все равно, что допускать, что если соединятся вмѣстѣ Иванъ, Петръ, Александръ и Василій, то изъ совокупности ихъ сознаній образуется новое сознаніе нѣкоего Николая, болѣе полное, высшее и совершенное. Разумѣется, мы можемъ представить себѣ, что если Иванъ и Петръ дѣлали совмѣстно какую либо работу, то вмѣсто нихъ можно представить себѣ дѣйствовавшимъ одно лицо, совершившимъ то же, что они. Представить это можно, но за всѣмъ тѣмъ тотъ фактъ, что Иванъ и Петръ во все время своей совмѣстной работы чувствовали каждый себя какъ отдѣльную

единицу и что ихъ два "я", никакимъ образомъ не могутъ слиться въ одно общее и высшее "я", этотъ фактъ навсегда остапется несомивннымъ. Сторонники теоріи психическаго атомизма излагають теорію образованія общаго и высшаго "я" изъ многихъ маленькихъ "я" по аналогіи образованія въ механикъ равнодъйствующей силы изъ силъ составляющихъ. Еслибъ они вдумались въ эту аналогію, то увидъли бы въ ней не опору, а спроверженіе своей теоріи. На самомъ дълъ, что называется въ механикъ равнодъйствующей силой? Это-сила, которая, замънивъ собою дъйствующія на извъстное тело силы, произвела бы такой же результать, какъ и эти силы. Если на тело А действують подъ различными углами P, Q, S. T, и т. д. и заставляють тыло двигаться по линіи M N, то всегда мы можемъ представить себъ нъкую силу R, которая, замънивъ силы P, Q, S, T, заставила бы тъло А двигаться по линіи М N (исключеніе представляеть случай съ такъ-называемыми парами силъ). Но, говоря о возможности такой замъны, мы отлично понимаемъ, что когда силы P, Q, S, T дъйствовали, то онъ дъйствовали каждая самостоятельно и отдёльно и вовсе не сливались въ какую-то новую, высшую и общую силу. Точно также если мы имъемъ психические атомы a, b, c, d, e, f, дъйствующие совмъстно, то оставляя въ сторонъ вопросъ о результатъ ихъ дъятельности, мы необходимо мыслимъ каждый изъ атомовъ какъ обособленный, и для насъ ясно, что сознанія таковыхъ атомовъ, если у нихъ есть сознаніе,никакимъ образомъ, не могутъ слиться ни во что общее. Вообще, обособленныя единицы могуть сливаться въ одно цълое только въ субъективномъ представленіи. Млечный путь кажется, но не есть одно цълое. Но такъ какъ наше самосознаніе есть действительность, а не явленіе, то мы и не можемъ допустить его образованія путемъ суммированія психическихъ атомовъ, не можемъ мы, слъдовательно, и принять теоріи психическаго атомизма.

Теорія матеріалистическаго атомизма и теорія психическаго атомизма вызывають такой любопытный вопросъ. Если душа есть функція матеріи, равнодъйствующая матеріи, то спрашивается, гдъ она помъщается? Она не можеть быть ни въ какомъ изъ атомовъ, ибо атомы неизмъняемы и не допускають ни приращеній, ни убываній въ своемъ

существъ. Но если душа не находится ни въ какомъ изъ атомовъ, то, значитъ, она находится не въ матеріи, а вил матеріи. Но тогда она не есть ни матерія, пи функція матеріи. Такъ матеріализмъ логически развиваемый вопреки своей волъ всетаки приходитъ къ спиритуализму. Если мы теперь обратимся къ выработаннымъ новъйшею наукою представленіямъ о матеріи, согласно которымъ она сама есть только функція силъ, граница для ихъ дъятельности, въ сущности пустота, то тогда понятно не можетъ быть и ръчи о матеріалистическомъ истолкованіи психическихъ явленій. Изъ пустоты, какъ и изъ нуля, нельзя выжать ничего. Нельзя разсматривать душу и какъ функцію энергій или какъ одинъ изъ видовъ превращенія энергіи, ибо мы установили, что превращенія энергій не существуетъ и что его даже нельзя мыслить.

Однимъ изъ основаній для матеріалистическаго ученія о душъ являются факты и бользни намяти. Ихъ объясняють тамь, что воспріятія отпечатлаваются въ мозгу и исчезають изъ памяти при повреждении мозга. Патологическое усиленіе памяти происходить также оть бользненно усиленной воспріимчивости мозга къ произведеннымъ на него воздъйствіямъ. Подобно тому какъ при бользиенномъ состоянии организма начинаетъ чувствоваться боль отъ старыхъ ранъ. Уже теорія параллелизма психическихъ и тьлесныхъ явленій даетъ объясненіе несравненно болье удовлетворительное для явленій памяти, чівмь гипотеза матеріализма, которая уже потому не можеть быть допущена, что она принципіально несостоятельна. Но въ послъднее время Бергсонъ значительно подвинулъ вопросъ о взаимо-отношеніи матеріи и памяти въ поучительномъ изслідованіи Маtiére et Mémoire. 1903. Матеріи, по Бергсону, не нужно памяти, потому что ея настоящее есть повтореніе прошедшаго. духу нужна память: онъ эволюціонируеть, его настоящее не тождественно съ прошедшимъ. Прошедшее повторяется матеріею, воображается духомъ. Память есть синтезъ прошедшаго и настоящаго въ виду будущаго. Такъ какъ матеріи не нужно прошедшее, то ей не нужно и время, поэтому различіе между духомъ и матеріею, по Бергсону, выражается не въ функціи пространства, какъ это обыкновенно утверждають, а въ функціи времени. Пространственность въ некоторой мере принадлежить и духу. Бергсонъ даетъ своеобразную теорію пространства. Такъ какъ понятіе пространства связано съ представленіями перемъщенія, то Бергсонъ устанавливаетъ слъдующія положенія относительно движенія. 1) Всякое движеніе поскольку оно есть переходъ отъ одного состоянія покоя къ другому состоянію покоя, абсолютно недълимо. 2) Существують реальныя движенія. 3) Всякое дъленіе матеріи на независимыя тыла съ строго опредъленными контурами есть дъление искусственное. 4) Дъйствительное движение есть скорфе перенесение состоянія, чемъ вещи. Изъ такого пониманія движенія естественно вытекаютъ выводы, что однородное пространство и время, о которыхъ трактуетъ философія, нужны, для спекуляціи, а не для опыта, нужны, чтобы дълить недълимое, останавливать движущееся и вообще доставлять нашей духовной дъятельности точки приложенія. Дъйствительное протяжение не находится въ абстрактномъ пространствъ, наоборотъ, абстрактное пространство мы накладываемъ на протяжение. Не въ абстрактномъ пространствъ происходитъ движеніе, но движеніе подкладываеть подъ себя абстрактное пространство. Однородное пространство, это только схема или символъ. Пространственность духа выражается въ томъ, что наши воспріятія пространственны. Въ воспріятіи духъ и тіло приходять въ соприкосновеніе. Воспріятіе есть подборъ, оно относится къ дъйствительности, какъ часть къ цълому. Бергсонъ отрицаетъ теорію субъективности воспріятій. По его взгляду воспріятія находятся болье въ вещахъ, чъмъ въ человъкъ. Между ощущеніями и воспріятіями есть только различіе въ степени, но между воспріятіями и воспоминаніями существуеть различіе не степени, а природы.

Бергсонъ опредъляеть тъло такъ: оно есть предметь, назначенный для того, чтобы возбуждать движеніе предметовь, оно есть центръ дъйствія. Тъло не можеть произвести никакого представленія. Предметы, окружающіе мое тъло, отражають въ себъ возможное дъйствіе моего тъла на нихъ. Матерія есть совокупность образовъ. Воспріятіе матеріи, это—тъже самые образы отнесенные къ возможному дъйствію въкотораго опредъленнаго образа— моего тъла. Изъ этого опредъленія, съ одной стороны, слъдуеть, что мозгъ есть

часть міра, а не мірь-часть мозга, съ другой стороны,что память не есть функція мозга. Восноминанія по Бергсону должны быть раздълены на два ръзко различающіеся между собою типа: 1) воспоминанія чего-либо случившагося и 2) воспоминанія чего-либо заученнаго. Положимъ, я читалъ какое-либо стихотвореніе. Воспоминаніе того, какъ и что я читаль, непременно имееть хронологическую дату, предполагаетъ нъкоторую обстановку. Но положимъ, я путемъ, повторнаго чтенія заучилъ это стихотвореніе наизустъ. Чтеніе заученнаго стихотворенія для меня будеть тоже, что выполненіе какой-либо привычки. Какъ я умъю ходить, такъ я умъю читать заученное стихотвореніе. Привычка пе есть восноминание и предполагаеть собою, что въ моемъ организмъ совершилось приспособление къ тъмъ актамъ, которые называются привычками. Болфани памяти, по Бергсону, и суть специфическія ослабленія тэхъ или иныхъ привычекъ, а не забвенія тъхъ или иныхъ прошлыхъ фактовъ. Не воспоминанія поражаются, а поражается тълесный организмъ.

Воть какъ онъ самъ говорить о бользияхъ памяти. "Утрата способности узнавать происходить совствить не отъ того, что воспоминанія занимають поврежденную область (мозга). Поврежденія въ способности узнавать должно отнести къ двумъ причинамъ: или къ той, что наше тъло не можеть болъе автоматически принимать при возбуждении идущемъ отвиъ такое положение, посредствомъ котораго совершался бы подборъ между пашими воспоминаніями, или къ той, что воспоминанія не находять въ теле точки приложенія, способа проявиться въ дъйствін. Въ первомъ случать повреждение направится на механизмы, которые продолжають колебаніе собранное въ автоматически возбужденномъ движеніи. Объекть не можеть болье останавливать на себя винманія. Во второмъ случать повреждены тъ особенные центры мозговой коры, которые приготовляють волевыя движения, доставляя имъ необходимый чувственный антецеденть и которые называють - основательно или нъть - центрами воображенія. Вниманіе не можеть быть болъе фиксируемо субъектомъ. Но въ первомъ случать, какъ и во второмъ поражены или движенія дъйствительныя (объекть не можеть ихъ возбуждать) или движенія возможныя (субъекть не можетъ ихъ произвести). Ни въ томъ ни въ другомъ случаѣ нѣтъ уничтоженія воспоминаній" (р. III).

"Мысль, что тело сохраняеть воспоминанія подъ формою мозговыхъ отпечатковъ, что потеря и ослабление намяти состоить въ болье или менье полномъ разрушении этихъ механизмовъ, усиленіе памяти и галлюцинаціи, папротивъ, обусловливаются увеличеніемь ихъ дъятельности, эта мысль не подтверждается ни размышленіемъ, ни фактами. Въ дъйствительности есть только одинъ случай, гдъ наблюдение повидимому, внущаеть эту идею, это - афазія (потеря способности ръчи) или общъе--потеря способности узнавать слышимое и видимое. Въ этомъ случат для болтани можно указать постоянное мъсто въ опредъленной извилинъ мозга, но и здъсь наблюдають не потерю техъ или иныхъ опредъленныхъ воспоминаній, а постепенное и функціональное ослабленіе вообще затрогиваемой памяти. Можно понять, какъ мозговое повреждение причиняеть это ослабление, не предмолагая того, что воспоминанія собраны и отпечатліны въ мозгу. Въ дъйствительности здъсь поражаются области чувствительныя и затъмъ двигательныя соотвътствующія этому роду воспріятій и особенно тв связи, которыя позволяють дъйствовать внутреннимъ образомъ такъ, что воспоминаніене находя болже къ чему бы привязаться, практически становится безсильнымъ. Но въ психодогіи безсиліе обозначаеть безсознательность. Во всъхъ другихъ случаяхъ наблюдаемое или предполагаемое повреждение пикогда точно не локализируемое дъйствуеть возмущеніями, производимыми въ совокупности чувствительно-двигательных связей или твмъ, что оно изминяеть эту массу, или темъ, что оно вносить раздъленія; отсюда разрывъ или уменьшеніе душевнаго равновъсія и, какъ слъдствіе, безпорядокъ и разъединеніе воспоминаній. Ученіе, дълающее наъ памяти непосредственную функцію мозга, поднимающее трудности неразръшимыя теоретически, ученіе, сложность котораго превосходить всякое воображение и результаты котораго несогласимы съ данными внутренняго наблюденія, это ученіе не можеть найти для себя опоры и въ нагологіи мозга. Всё факты и все аналогін благопріятствують теорін видящей въ мозгу только посредника между ощущеніями и движеніями. Эта теорія дълаеть изъ совокупности ощущений и движений крайнее

остріе умственной жизни, непрестанно вплетаемое въ ткань событій и приписываеть тѣлу единственную функцію состоящую въ томъ, чтобы направлять память къ дѣйствительности и связывать съ настоящимъ. Теорія эта разсматриваетъ память какъ абсолютно независимую отъ матеріи. Мозгъ, согласно съ нею, помогаетъ вызывать полезныя воспоминанія, но еще болѣе помогаетъ устранять ненужныя. Мы не видимъ, какъ память могла бы отложиться въ матеріи, но мы хорошо понимаемъ по глубокому слову современнаго философа (Равессона), что матеріальность влагаеть въ насъ забвеніе" (р. 193—195).

Теорія множественности энергій, взаимодфиствіемъ которыхъ образуется явленіе матеріи, какъ границы ихъ дѣятельности, думается, проливаеть некоторый светь на проблему взаимоотношенія духа и матеріи. Духъ есть особая энергія, специфическимъ признакомъ которой является знаніе (въ большей или меньшей мъръ) собственныхъ состояній. Во взаимоотношеніе съ другими энергіями духъ вступаетъ тамъ, гдф они находятся во взаимодфиствіи и гдъ они образують, такъ сказать, матеріальные узлы. Духъ находится не въ тълъ, да тъло собственно есть пустота, въ которой ничего не находится. Но эпергіп взаимно проницаемы, и Бергсонъ, можетъ быть, правъ, говоря, что наши воспріятія предметовъ находятся болфе въ предметахъ, чфмъ въ насъ, т. е. нашъ духъ не есть нъчто самозамкнутое, но онъ дъйствительно проникаетъ въ то, что познаетъ, посредствомъ зрвнія онъ воспринимаеть образь дерева. Здвсь не одинъ только субъективный элементь, здёсь есть нёчто объективное. Затъмъ, встръчая различные образы, духъ обращаеть свое вниманіе на нихъ не въ равной мірь, онъ воспринимаетъ внимательно то, что хочетъ. Онъ подбираеть, какъ выражается Бергсонъ изъ дъйствительности то, что ему надо. Можно сказать, онъ двигается, какъ хочеть

Въ тълъ духъ снабжается аппаратомъ, посредствомъ котораго онъ принимаетъ воздъйствія отъ внъшнихъ энергій и реагируетъ и воздъйствуетъ въ свою очередь на нихъ. Чувствительные нервы даютъ ему свъдънія объ окружающей средъ, нервы двигательные даютъ ему возможность приспособляться къ средъ и приспособлять ее къ себъ. Но ясно, что разъ какой-либо классъ чувствительныхъ нервовъ

будеть поражень, то не будуть вызываться и представленія въ духв, которыя подъ воздвиствіемъ этихъ нервовъ образовывались нормально, не будеть и воспоминаній, которыя должны бы возникать по нормальнымъ ассоціаціямъ. Съ другой стороны, если пораженъ классъ нервовъ двигательныхъ, человъкъ тогда окажется въ невозможности управлять въ какомъ-либо отношении своимъ вниманиемъ, отсюда обнаружить неспособность разбираться въ самыхъ знакомыхъ вещахъ (не понимаетъ родной рвчи) или окажется въ состояніи производить самыя простыя действія (напримерь, говорить). Энергія духовная встрічаеть въ физическихъ энергіяхъ, какъ средство для своего развитія и проявленія, такъ и препятствіе. Но какъ физическія энергіи не суть функція энергіи духовной, такъ и энергія духа не есть функція энергій физическихъ. Всв онв самостоятельны, взаимнопроницаемы и взаимодъйствіе ихъ подчинено законамъ, которые могуть быть познаваемы и истолковываемы.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

# Происхожденіе одушевленной жизни.

Съ точки зрвнія матеріалистической гипотезы, разсматривающей духъ, какъ функцію матеріи, одушевленность должна являться свойствомъ матеріи, если путемъ химическаго синтеза, привести матерію въ тотъ видъ, который она имветь въ организмахъ. Развивая послвдовательно матеріалистическую гипотезу, можно сказать, что, произведя надлежащимъ образомъ извилины въ мозговой корв, можно искусственный организмъ надвлить знаніями, даже представленіями, что онъ имвлъ то или иное прошлое. Ввдь, если всв мои представленія о себв и всв мои познанія обусловливаются строеніемъ матеріи въ моемъ организмв, то ясно, что если бы какой-либо искуссный біологъ создалъ мой двойникъ съ матеріальной стороны, то этотъ двойникъ сталъ бы таковымъ и въ психическомъ отношеніи, и онъ бы долженъ

быль утверждать, что онъ есть я. Матеріалисть не имфеть права сказать, что это невозможно, наобороть, всв усилія матеріалистовъ направлены къ тому, чтобы доказать, что если не это, то нівчто подобное возможно, что если сознаніе человівческое и нельзя произвести въ лабораторіи путемъ синтеза химическихъ элементовъ, то возможно произвести низшія элементарнівшія формы, и что природа изъ себя самой—изъ своихъ неорганическихъ элементовъ произвела нівкогда первыя одушевленныя существа, отъ которыхъ путемъ эволюціи произошейъ весь животный и человівческій міръ.

Поучительно разсмотръть, что на самомъ дълъ даетъ наука по этому вопросу.

Исторія земли знаеть въ прошедшемъ моменть, до котораго на землъ не было жизни и въ который она появилась. Геологія, разсказывающая намъ эту исторію, делить все прожитое землею время на четыре громадныя эры: азоическую, палеозоическую. мезозоическую и кенозоическую. Судя по этимъ названіямъ, должно бы было полагать, что жизнь явилась впервые на границі азопческой и палеозоцческой эръ, но оказывается, что жизнь была уже и въ азоическую эру-несложная и неразнообразная, но уже такая. которая, согласно несомиванымъ научнымъ положеніямъ. должна была имъть для себя причину въ подобной же жизни. Азоическую эру дълять на двъ эпохи: древнъйшую -лаврентіевскую (первобытнаго гнейса) и позднъйшую — гуронскую (первобытнаго сланца); объ вмъсть онъ составляють пластъ толщиною въ 100.000 футовъ и повидимому образують замкнутую оболочку вокругь всего земного шара. Подъ этими пластами находится гранить, и затъмъ далъе въ глубь лежать болве тяжелыя неорганическія породы; надъ этими пластами лежатъ осадочныя породы послъдующихъ времевъ, въ которыхъ заключены останки всей послъдующей органической жизни. Несомнънно, что жизнь возникла въ эту эру, ниже находятся лишь кристаллическія породы, выше въ первую изъ эпохъ палеозоической эры -силлурійскую въ верхнихъ ея слояхъ (кэмбрійскихъ) уже находится отъ двухсотъ до пятисотъ животныхъ видовъ; изъ этихъ видовъ большая часть принадлежить уже не къ простъйшимъ. Нахожденіе углеводородистыхъ соединеній, такъ

называемыхъ битюмозныхъ веществъ 1, а также мощныхъ пластовъ известняка и графита съ большою въроятностью указываеть на существование организмовь уже въ азоическую эру. Досель неизвъстно ни одного процесса, при которомъ образуется углеродъ, кромъ жизненныхъ процессовъ въ организмахъ, главнымъ образомъ, въ растеніяхъ, и въ настоящее время должно считаться почти несомнъннымъ, что графитъ составляетъ конечный продуктъ процесса обугливанія; органическое происхожденіе приходится приписывать и извести, особенно тамъ, гдв она залегаетъ большими массами (известковыя породы: известнякъ, мълъ, травертино, мраморъ, доломитъ, гипсъ и его ангидритъ); на первый взглядъ это представляется страннымъ, однако это предполагается даже относительно мрамора. Мълъ образуется изъ известковыхъ отложеній корненожекъ и кокколитовъ. Въ самыхъ верхнихъ слояхъ архейской группы находятся даже немногочисленные слъды организмовъ, это-отдъльные членики-стеблей иглокожихъ (криноидей), остатки бурыхъ водорослей (fucaceae) и слъды кольчатыхъ червей (аннелидъ). Нъкоторые геологи относять, впрочемъ, эти находки къ слоямъ палеозоической эры.

Такъ, съ одной стороны, органическіе отбросы, съ другой—остатки организмовъ, вотъ что находятъ изследователи въ древнейшихъ отложеніяхъ земли, содержащихъ въ себе то, что было на ней, когда возникала жизнь. Но отбросы не говорять пичего,—да и точно ли еще они отбросы?—а органическіе останки принадлежать такимъ родамъ, которые не возникаютъ на светъ безъ родителей. Фантазія ученыхъ делала попытки создать организмы и такого рода, говорили и писали объ еоzoon canadense, батибіи, но въ концё концовъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Можетъ быть, впрочемъ, относительно нѣкоторыхъ изъ битюмозныхъ веществъ, именно земляныхъ маслъ, справедлива гипотеза предложенная Менделѣевымъ, согласно которой они имѣютъ неорганическое происхожденіе. По Канто-Лапласовской гипотезѣ внутри земли находится много желѣза; Менделѣевъ допускаетъ, что оно образуетъ внутри земли значительныя скопленія въ видѣ углеродистыхъ металловъ или — просто — смѣси съ углеродомъ. Конечно, температура этихъ скопленій крайне высока. Вода, достигая до нихъ по трещинамъ, подъ дѣйствіемъ температуры разлагается, водородъ соединяется съ углеродомъ металловъ, и образуются различнѣйшіе углеводсроды.

подобные организмы оказывались или просто неорганическимъ веществомъ, или такими организмами, которые уже были давно извъстны. За всъмъ тъмъ, въ настоящее время составили гипотезы, какъ могла на землъ возникнуть жизнь въ древнъйшее время. Неорганическія вещества являются въ трехъ различныхъ формахъ: кристаллической (въ видъ многогранниковъ), аморфной и коллоидальной (студенистой, полутвердой). Всв разнообразныя формы кристалловъ раздъляются на шесть системъ; принадлежность кристалла къ той или иной изъ нихъ опредъляется отношеніемъ ограничивающихъ его плоскостей къ осямъ кристалла, около которыхъ эти плоскости группируются симметрично. Въ однихъ кристаллахъ болъе симметріи, въ другихъ менъе. Отмъчаютъ, что въ минералахъ, у которыхъ кристаллическая система можеть измъняться, симметрія томь выше, чомь выше температура, при которой образовалась эта симметрія, при низкихъ температурахъ минералы получаютъ низшую форму симметріи, т. е. приближаются къ аморфной формъ, и оказывается, что для некоторых минералов такою температурою является 20° тепла, между тъмъ какъ для развитія органической жизни такая теплота считается наиболюе благопріятною. Неорганическія вещества подъ вліяніемъ температуры могутъ принимать и высшія и низшія формы симметріи, и аморфное и коллоидальное состояніе. Послъднія формы приближаются къ органическимъ. Полагаютъ, что въ геологическомъ прошломъ, когда матерія изъ газообразнаго переходила въ жидкое и затъмъ въ твердое состояніе, нъкоторыя химическія соединенія приняли кристаллическія формы, а нъкоторыя сложныя углеродистыя соединенія положили начало организмамъ. Основныя вещества, входящія въ составъ организма, называются бълковыми. Названіе взято оть бълка куринаго яппа, на который можно указать, какъ на типъ этихъ веществъ. Бълковыя вещества состоять изъ ияти элементовъ: углерода (отъ 500/о до 550/о), водорода (отъ  $6,9^{\circ}$ /о до  $7,5^{\circ}$ /о), кислорода (отъ  $20^{\circ}$ /о до  $24^{\circ}$ /о), азота (отъ  $15^{\circ}$ /о до 18,0/о) и съры (отъ 30/о до 0). Число различныхъ бълковыхъ соединеній крайне велико. Въ неорганическомъ мірф они не вырабатываются, не могуть ихъ вырабатывать и животныя; единственная лабораторія, приготовляющая ихъ на землъ изъ неорганическихъ соединеній, это-организмъ растеній, именно листья растеній или еще точнъе хлорофилловыя зерна, находящіяся въ этихъ листьяхъ и сообщающія имъ зеленый цвътъ; подъ воздъйствіемъ солнечныхъ лучей хлорофилловыя зерна превращають неорганическія углекислоту и воду въ органическое вещество-крахмалъ, далъе растительный организмъ вырабатываеть изъ крахмала множество разнообразныхъ бълковыхъ соединеній. Животныя принимають въ свой организмъ эти соединенія готовыми, но они могутъ переводить ихъ въ другія бълковыя соединенія или вещества сходныя. Подъ дъйствіемъ химическихъ реагентовъ на бълковыя вещества получены въ настоящее время нъкоторыя новыя соединенія, приготовленныя уже искусственно и относящіяся къ бълковымъ, но органическое вещество досель не добыто искусственно изъ неорганическаго. Попытки добиться успёховъ въ этомъ направленіи начались уже давно и, правда, многое изъ того, что вырабатываеть организмъ, оказалось возможнымъ приготовить искусственнымъ лабораторнымъ путемъ. Веберъ, путемъ выпариванія ціано-амміачной соли, добыль мочевину; послъ этого очень много кислотъ, производимыхъ организмами. научились производить въ лабораторіи. Но это было собственно произведение отбросовъ организма, теперь начались попытки искусственно произвести бълокъ. Говорили объ успъхахъ и на этомъ пути. Говорили, что въ берлинской лабораторіи Кесселя Лиліенфельдъ и Волковичъ путемъ чисто искусственнаго химическаго синтеза получили хлопчатое клееобразное вещество, поразительно сходное съ животнымъ клеемъ, съ которымъ оно почти тождественно и по составу. Затъмъ, путемъ смъщенія того вещества, изъ котораго они получили свой клей (гликоля-этилъ-эфира) съ нъкоторыми еще полученными ими эфирами, они образовали соединеніе, будто бы ничвмъ не отличающееся отъ обыкновеннаго, свертывающагося при нагръваніи бълка. Но эти сообщенія не подтвердились. Надо полагать, что названные ученые получили не бълокъ, а имитацію бълка-вещество по внъшнему виду и по некоторымъ свойствамъ похожее на белковыя, но не тождественное съ ними по внутреннему строенію. Ссылаться на такой синтезъ въ доказательство возможности искусственнаго приготовленія живого вещества можно съ такимъ же правомъ, съ какимъ ссылкою на говорящія куклы Эдиссона можно доказывать, что человъка можно сдълать искусственнымъ путемъ на механическомъ заводъ.

Такъ, ни геологическія изыскапія, ни лабораторные опыты досель не показали, какъ можетъ возникнуть жизнь подъ дъйствіемъ механическихъ и химическихъ агентовъ природы. Но современные ученые говорять, что естествознание вообще показало и доказало это. Естествознаніе, говорять, выяснило, что между царствомъ минераловъ-кристаллами и организмами не существуеть ръзкой и непереходимой границы, различіе между ними оказывается количественнымъ, а не качественнымъ, последовательная и неуловимая изменчивость, полагають, въ теченіе въковъ могла незамътнымъ образомъ выработать изъ кристалла клеточку, какъ впоследствіи та же измънчивость должна была превратить эту клъточку въ многоклеточный организмъ. На самомъ деле, говорятъ, въ чемъ полагають непереходимое различіе между кристаллами и организмами. Въ прошедшемъ были указываемы многіе такіе признаки различія, но внимательное изследованіе отвергло ихъ и разсъяло построенные на признаніи ихъ выводы, какъ отъ дъйствія солнечнаго свъта разсвеваются утренніе туманы. Мы перечислимь кратко соображенія, полученныя въ результать новышихъ изслыдованій и разрушающія будто бы старыя заблужденія.

Между кристаллами и организмами указывали различіе по происхожденію: организмы возникають отъ организмовъ, кристаллы осъдають изъ растворовъ. Но въ настоящее время нъкоторые утверждають, что и кристаллы своимъ происхожденіемъ (въ своей сущности тоже представляющемъ тайну) непремънно бывають обязаны раннъйшему существованію другихъ кристалловъ. Осъданія кристалловъ изъ растворахотя бы и пересыщеннаго-не послъдуетъ, если въ растворъ не будетъ опущено кристалловъ. Если въ растворъ жельзнаго купороса опустить кристаллъ жельзнаго же купороса, желъзный купоросъ кристаллизуется по образу и подобію посл'єдняго: если въ растворъ опустить кристаллъ мъднаго купороса, изъ раствора будуть выдъляться кристаллы подобные последнему. Этимъ не хотять сказать, что кристаллы имъють сверхъестественное происхожденіе, но этимъ хотятъ доказать, что предполагать такое происхожденіе у организмовъ имфется не болфе основаній, чфмъ

предполагать его у кристалловъ. Между кристаллами и организмами указывали еще различіе по внышнему виду: кристаллы ограничены плоскостями, организмы кривыми поверхностями. Но и это различіе оказывается не всеобщимъ: алмазы бывають ограничены криволинейными поверхностями и открыты жидкіе кристаллы, имъющіе форму шара (Леманъ). Кристаллы, какъ и организмы, оказываются неоднородными по строенію и подобно организмамъ они владъютъ способностію роста. Mineralia crescunt, сказалъ еще Ливней. Маленькіе кристаллы растуть быстрве большихь. Рость обусловливается питаніемъ, при которомъ отбрасываются ненужныя вещества и усвояются необходимыя; кристаллъ и извлекаетъ изъ раствора только ему нужное, хотя въ растворъ могутъ быть и постороннія вещества. При питаніи кристалла могутъ происходить химическія преобразованія (кристаллъ обыкновенныхъ квасцовъ погружается въ растворъ, содержащій воду и безводные квасцы: онъ усвояеть ихъ въ химически преобразованномъ видъ). Размноженіе кристалловъ совершается путями совершенно подобными тъмъ, по которымъ оно совершается и въ органическомъ мірть: кристаллы размножаются посредствомъ зародышей (введеніе кристалловъ въ растворъ), посредствомъ дъленія (каждая частичка кристалла при благопріятныхъ условіяхъ превращается въ кристаллъ), посредствомъ почкованія (на животномъ индивидуумъ появляется выпуклость и затъмъ эта выпуклость преобразуется въ другой индивидуумъ, такъ на кристаллахъ наростаютъ и выростаютъ другіе кристаллики). Половаго размноженія, понятно, у кристалловъ не происходить. Подобно организмамъ кристаллы страдаютъ болъзнями и обладають способностію самоизмѣненія. Если оловяный чайникъ подвергнуть дъйствію холода въ 190-20°, на немъ явится темное пятно, олово въ этомъ мъстъ станеть разсыпаться въ порошокъ, пятно будеть разростаться. Здёсь мы имёемъ дёло съ развитіемъ болёзни. Напротивъ, если пораненый кристаллъ опустить въ благопріятную среду, онъ, питаясь залъчитъ свою рану. Кристаллы, какъ и организмы, ведуть борьбу за существованіе. Если въ растворъ, имъющемъ мало питанія, находится нъсколько кристалловъ: одинъ-большой и маленькіе, первый-подобно тучнымъ фараоновымъ коровамъ-съфстъ послъдніе.

Такъ, кристаллы, оказывается, имфютъ всф физіологическія функціи жизни; но идуть далье и говорять, что опи имъють и психическія. Въ доказательство этого указывають на то, что кристаллы обладають способностью раздраженія. Раздраженіе, сообщенное какой-либо точкъ кристалла, передается всему кристаллу. Если потереть прозрачный призматическій кристаллъ сфры, онъ становится весь полупрозрачнымъ и черезъ нфкоторое время оказывается превращеннымъ въ массу мелкихъ октаэдрическихъ кристалликовъ. Если къ соединенію кубическихъ кристалловъ селитры прикоснуться кристалломъ призматической формы, они примуть форму послъдняго; то же самое произойдеть, если оцарапать иглою одпнъ изъ кубическихъ кристалликовъ (на немъ появляется пленка, распространяется на всв кристаллы, и у нихъ происходитъ измънение формы). Вотъ приблизительно все, что найдено у кристалловъ, какъ доказывающее, что они носять въ себъ психическое начало.

Само собою понятно, что если кристаллы владъють психическимъ началомъ, то тъмъ болъе оно должно быть присуще растеніямъ. "Обладаетъ ли растеніе сознаніемъ"? спрашиваеть г. Тимирязевъ въ своей книгъ о жизни растенія и отвъчаетъ: "на этотъ вопросъ мы отвътимъ вопросомъ же: обладають ли имъ всъ животныя? Если мы не откажемъ въ немъ низшимъ животнымъ, то почему же откажемъ въ немъ растенію? А если мы откажемъ въ немъ простъйшему животному, то, скажите, гдъ же, на какой ступени органической лъстницы лежить этотъ порогъ сознанія? Гдъ та грань, на которой объектъ становится субъектомъ? Какъ выбраться изъ этой дилеммы. Не допустить ли, что сознание разлито въ природъ, что оно глухо тлъетъ въ низшихъ существахъ и только яркой искрой вспыхиваеть въ разумъ человъка? Или, лучше, не остановиться ли тамъ, гдъ порывается руководящая нить положительнаго знанія, на томъ рубежть, за которымъ разстилается въчно влекущій въ свою заманчивую даль, въчно убъгающій отъ нытливаго взора безпредъльный просторъ умогрънія?" Вслъдъ за этимъ г. Тимирязевъ немедленно пишетъ: "итакъ, ни въ жизни животнаго, ни въ жизни растенія мы не могли найти ни одной черты исключительно свойственной тому или другому, ни одного признака, по которому любой организмъ можно бы было отнести къ тому или другому царству". 1.

Такова проповъдь безразличія, провозглашаемая современными натуралистами. Намъ нужно теперь оцфнить ея основанія. Начнемъ съ вопроса о происхожденіи и размноженін кристалловъ. Намъ говорятъ, что кристаллы происходять отъ зародышей, путемъ деленія и почкованія. Выраженіе: кристаллы происходять оть зародышей. конечно, можеть быть понято только въ томъ смыслф, что они вырастають изъ зародышей, какъ изъ съмянь ржи выростають ея колосья. Ничего подобнаго нътъ на самомъ дълъ. Изъ пересыщеннаго раствора кристаллы могуть не осъдать, но достаточно бросить въ растворъ несколько кристалловъ и осъдание сейчасъ же начнется. Вотъ-основание теоріи зародышей. Достаточно разъ наблюдать этотъ фактъ, чтобы догадаться, какое значеніе имфеть введенный кристалль, и достаточно знать основанія молекулярной физики, чтобы умъть объяснить явленіе. Когда кристаллъ опускають въ растворъ, кристаллы образуются быстро, они бываютъ малы и оказываются разбросанными въ безпорядкъ. Очевидно, введенный крпсталлъ сыгралъ роль толчка. Чтобы лучше понять эту роль, обратимся къ примъру. Насытимъ горячую воду содою и затъмъ дадимъ ей медленно охладиться, охлажденный растворъ окажется пересыщеннымъ, т. е. будетъ содержать раствореннаго вещества более, чемъ сколько соотвътствуетъ его температуръ, но кристаллы соды изъ него не будуть осъдать, потому что каждая молекула соды находится въ равновъсіи съ своими сосъдними. На самомъ дълъ, обратимъ вниманіе на какую-либо одну молекулу массы; она чувствуеть сильное стремление соединиться съ молекулами, находящимися отъ нея въ лѣвую сторону, но точно такое же стремленіе влечеть ее и вправо. Ея положеніе подобно положенію знаменитаго бюриданова осла, конеблющагося между двумя одинаково аппетитными копнами съна. Но вотъ, мы вводимъ въ растворъ кристаллъ, ближайшія частицы притягиваются имъ, равновфсіе нарушается, и начинается энергичная кристаллизація. Вода замерзаеть при нулъ градусовъ, но можно осторожно охладить ее до-100

<sup>1</sup> Тимирязевъ, Жизнь растенія. Четвертое изданіе. 1896. стр. 256—257

и она останется жидкою; достаточно дать потомъ легкій толчокъ сосуду, въ которомъ она находится, чтобы она обратилась въ ледъ. Причемъ здъсь фантастическіе зародыши? Говорять о размноженін кристалловь деленіемь. Біологія хорошо знаеть дъленіе клътки на двъ, вслъдствіе увеличенія ея роста; съ кристаллами не происходитъ ничего подобнаго: кристаллы разламываются не вследствіе внутреннихъ законовъ своего бытія, а вследствіе воздействія внешней механической силы, на каждый обломокъ кристалла при благопріятныхъ условіяхъ могутъ оседать новыя кристаллическія частицы, и онъ можетъ стать цтлымъ кристалломъ, но у самаго обломка нътъ никакой внутренней тенденціи къ росту, которая побуждаеть, напримърь каждую половину червя стать цильмъ червемъ. Поучають еще, что кристаллы размножаются почкованіемъ. Въ біологіи разумфють подъ этимъ образованіе подъ дъйствіемъ внутреннихъ силь организма выпуклости на организмъ, которая сама, питаясь сначала на счеть своего материнскаго организма, превращается въ организмъ. Съ кристаллами не бываетъ ничего подобнаго. Терминомъ почкованія здёсь хотять назвать оседаніе изъ раствора одного кристалла на другой, съ равнымъ правомъ можно сказать, что дома выростають путемъ почкованія на фундаментахъ, или что путемъ почкования растутъ навозныя кучи.

Кристаллы не питаются, не размножаются, не болять и не излъчиваются. Въ разъ возникшій кристаллъ ничего не входить и изъ него ничего не выходить, но на него могутъ осаждаться новыя частицы изъ того же вещества, изъ котораго состоитъ и онъ, и та форма, въ которой онъ располагаются при осъданіи, можеть обусловливаться формою кристалла, на который онъ осъдають. Молекулярныя силыда притягивающая и отталкивающая располагають частицы въ кристалать въ той или другой геометрической формф; получающаяся неоднородность строенія кристалла при этомъ въ такой же мфрф можеть вызывать удивленіе, какъ и то обстоятельство, что матерія въ солнечной системъ распредълена неравномфрио. Кристаллы увеличиваются въ объемъ вследствіе осъданія на нихъ новаго кристаллизующагося вещества, а не вслъдствіе процессовъ питанія, существующихъ въ растительномъ и животномъ міръ. Болфаненныхъ процессовъ въ кристаллахъ никакихъ не происходитъ. Если пораненіе въ точкъ сообщается всему кристаллу, то мы имъемъ здъсь дъло съ нарушеніемъ молекулярнаго равновъсія, которое изъ одного пункта немедленно и непосредственно нередается во всъ, а вовсе не съ болъзненнымъ процессомъ. Камень удачно брошенный въ кучу камней попадаетъ въ одинъ камень кучи и разваливаетъ ее всю. Причемъ здъсь распространение болъзненнаго процесса? Точно также не происходить у кристалловь и самозальчиванія. Въ раненомъ организмъ собственныя силы организма немедленно обнаруживають стремленіе къ самонзлюченію, кристалль при олагопріятных условіяхь починивается матеріаломь извить. Говорять о борьбъ за существованіе между кристаллами и о томъ, что большими кристаллами събдаются малые. Этоть фактъ требуетъ разъясненія. Въ пенасыщенномъ растворъ кристаллы растворяются-малые, конечно, скоръе, чъмъ большіе; растворившись, при благопріятныхъ условіяхъ кристаллы могутъ снова осъсть на другихъ; удобно ли въ данномъ случать говорить, что последние пожрали первыхъ?

Вообще всв разсужденія объ отсутствій различія между кристаллами и организмами основаны на грубомъ смъшеніи терминовъ: явленія происходящія въ кристалль обозначаются тъми же словами, какими обозначаютъ жизненные процессы въ организмахъ и затъмъ говорятъ, что кристалламъ свойственны органическіе процессы. Но слова здісь употребдиются въ раздичныхъ значеніяхъ, и явленія имфютъ совершенно различный характеръ. Смъщение производилось такъ грубо, что трудно повърить, чтобы оно производилось безсознательно. Основной фактъ органической жизни заключается въ томъ, что эта жизнь стремится уподобить себъ окружающее, кристаллы ни къ чему не стремятся, потому что они мертвы. Мы думаемъ, что тв, кого интересуетъ молекулярная физика, согласятся съ нами въ томъ, что обравованіе кристалиовъ можетъ быть объяснено гороздо скорве, чъмъ факты химическихъ соединеній, что можетъ быть недалеко то время, когда кристаллографія станеть вътвію теоретической механики, выводы которой опираются на точний математическій анализъ. Но этого нельзя предсказать о близкомъ будущемъ химін. Какъ же можно явленія жизни истолковывать изъ явленій, происходящихъ въ кристаллахъ, когда жизнь сложне химіи, а кристаллическія явленія проще ея?

Отличаясь отъ организмовъ по свойствамъ (организмы живуть, кристаллы— нфть), кристаллы отличаются оть нихъ и по происхожденію. Организмы происходять лишь отъ организмовъ, кристаллы на самомъ дълъ для своего происхожденія не требують вовсе раннъйшаго существованія кристалловъ. Этого не отрицають и тв, которые отрицають существованіе границы, отділяющей живое отъ неживого. На самомъ дълъ изъ насыщенныхъ растворовъ кристаллы въ концъ концовъ станутъ выдъляться, все равно -- будетъ ли брошенъ кристаллъ въ растворъ или нътъ. Какъ же можно говорить, что между кристаллами и организмами нътъ различія? Если закрыть глаза на это различіе, значить уничтожить его, то, безь сомевнія, оно было бы уничтожено, но такъ какъ отъ отрицанія факта онъ не перестаеть существовать, то и факть различія между неорганическимъ и органическимъ міромъ остается стоящимъ предъ нами во-очію. Наши дёды различали царство минеральное и царство растительное, и есть основанія думать, что и наши внуки будуть придерживаться этого различія. Плохую услугу наукъ оказывають тъ, которые замалчивають факты, отрицають или стушевывають ихъ. Тъ, которые въ настоящее время стирають грань, отдъляющую минераль оть растенія, стоять на этомъ неблагодарномъ пути. Допустимъ, что они правы въ своемъ предположении, что растительная жизнь можеть быть истолкована механическимъ способомъ, но они должны знать, что сна еще не истолкована. Они должны знать далве, что предположение особой силы, производящей явленія въ организмахъ само по себ'в не можетъ быть названо антинаучнымъ. Если бы изследователи электричества страдали боязнью этого предположенія, то въ гром'в досел'в видъли бы только явленіе силы звука, а въ молніи-свъта, и мы досель бы не подозръвали, что, кромъ сношеній съ ближними по почть, съ ними возможно сноситься по телеграфу. Но плодотворное предположение было сдълано, силу стали изучать и примъненіями ея стали пользоваться. Пусть-какъ это думають некоторые и что представляется весьмая сомнительнымъ - дальнъйшее развитіе знаній выяснить, что электричество есть видъ движенія, какъ и другія

силы природы, и что вмѣстѣ съ ними оно является лишь модификаціей единой энергіи природы, во всякомъ случаѣ эта истина будетъ добыта, лишь благодаря долговременному изслѣдованію электричества, какъ особой силы. Если бы химики не пользовались предположеніемъ химическаго сродства, какъ особой силы, и если бы они не изучали его законовъ, то химіи бы не было, а между тѣмъ мечты химіи сводятся къ механическому истолкованію химическихъ явленій. Когда цѣлый рядъ явленій обнаруживаетъ сродство и не поддается объясненію изъ какого-либо уже извѣстиаго принципа, то естественно предположить, что здѣсь дѣйствуеть неоткрытое ранѣе начало.

Въ 1905 году вопросъ о произвольномъ зарожденіи снова поднялся и сдълался предметомъ оживленнаго обсужденія сначала въ Англіи и потомъ во Франціп. Бёрке (John Butler Burke-On the spontaneous action of radio-active bodies on gelatine media. Nature, mai, juil, nov. 1905), физикъ занимающійся въ кавендишской лабораторіи въ Кэмбриджь, опубликоваль открытіе, которое онь самъ откровенно считалъ недоконченнымъ. Изучая образование нъкоторыхъ непрочныхъ молекулярныхъ равновъсій, онъ пришелъ къ вопросуне преобразуются ли подобныя соединенія подъ д'вітствіемъ радія въ органическія вещества? Вотъ его опыты. Бульонъ культуры, содержащій большую пропорцію желатина, быль налить во многія трубочки. Въ ніжоторыя изъ этихъ трубъ было подбавлено небольшое количество бромистых или хлористыхъ солей радія. Остальныя трубочки были оставлены для контроля. Всв они были тщательно стерилизованы при 130° по Ц. Но черезъ сутки въ бульонахъ, гдъ былъ подбавленъ бромистый радій, и черезъ трое или четверо сутокъ въ бульонахъ гдъ былъ хлористый радій, обнаружилось явленіе аналогичное культурамъ микробовъ, каковая своеобразная культура черезъ полмъсяца наполнила массу книзу на 1 сантиметръ толщины. Затъмъ, та часть желатина, гдъ происходило это явленіе, отклоняла влъво плоскость поляризованнаго свъта. Въ контрольныхъ трубкахъ не было ни явленія культуръ, ни вращенія плоскости поляризаціи. Микроскопическое изследованіе дало новыя подтвержденія этого. Желатинъ контрольныхъ трубъ не обнаружиль никакого слъда бактерій. Напротивъ, въ трубкахъ съ солями

радія были обнаружены шаровидныя образованія различныхъ измъреній, не превосходящій 0,3 ц. Внимательное и продолжительное изследование ихь структуры, ихъ способа существованія и развитія, пишеть Бёрке, не оставляеть сомивнія, что они являются телами высоко-организовапными, хотя они и не бактерін. Бактерін происходять оть себя подобныхъ, здёсь стерилизація, какъ доказывають контролирующія трубки, убила зародышей. Затімь, эти органическія образованія не дають подъкультурь, которыя даются бактеріями. Нельзя ихъ считать и кристаллами. Бёрке отмъчаетъ, что они аггрегаты не статическіе, какъ кристаллы, а динамическіе, какъ организмы. Эти тёльца--рядіобы растуть, размножаются и погибають. Для ихъ роста существуеть опредъленная граница, и Бёрке придаетъ особенную важность этому факту, потому что здёсь видно приспособленіе внутреннихъ условій къ условіямъ внёшнимь, т. е. виденъ признакъ жизненности. Радіобъ, такимъ образомъ представляеть собою нъчто среднее между кристалломъ и типически сложенной протоплазмой. Образуется радіобъ исключительно подъ воздъйствіемъ неорганическихъ энерій; съ другой стороны, о немъ можно сказать, что онъ живеть.

Открытіе Бёрке вызвало много возраженій, указывали на недоконченность изследованій, на невыясненность результатовъ. Авторъ настоящаго труда, бывшій въ Англіи въ то время, когда Бёрке публиковалъ свои результаты, помнить, съ какимъ неодобреніемъ газеты отнеслись къ самому факту поспъшности опубликованія. Указывали, что прежде ученые тщательно вынашивали свои открытія прежде, чъмъ сообщать о нихъ публикъ. Бёрке, наоборотъ, поспъшилъ подълиться сомнительнымъ открытіемъ съ публикой. Но можеть быть въ этой поспъщности Бёрке есть и хорошая сторона. Компетентные ученые немедленно дали о немъ свой отзывъ и темъ можеть быть удержать Берке отъ работь въ ошибочномъ направленіи. Рамзей показалъ, что явленіе, которое наблюдаль Берке, допускаеть чисто механическое объясненіе. Эманація радія раствореннаго въ водъ разлагаетъ ее на кислородъ и водородъ. Существуетъ пропорціальность между степенью разложенія воды и интенсивностью эманаціи. Спачала, когда эманація болье энергична, количество освобождающихся газовъ сравнительно значительно, потомъ по мъръ того, какъ эманація ослабъваеть, разложение замедляется, въ ту же единицу времени производится меньшее количество газа. Съ другой стороны, растворъ эманаціи въ водъ обладаеть своеобразнымъ свойствомъ сгущать альбуминъ. Неизвъстна вполнъ природа этой трансформаціи. Всегда происходить, что эманація совершающаяся въ жидкости содержащей альбуминъ совмъстнымъ дъйствіемъ освобожденія газа и сгущенія альбумина образуеть въ этой жидкости ультрамикроскопическія клівточки. Теперь употребляя твердый бромистый радій въ мелкомъ порошкъ, онъ сыпалъ нъсколько микроскопическихъ зеренъ его на желатинный бульонъ. Такъ какъ этотъ желатинъ быль сгущень только на половину, то весьма вфроятно, что зерна бромистаго радія оставались немного ниже поверхности. Они оказывались такимъ образомъ въ благопріятныхъ условіяхъ для того, чтобы разлагать воду на кислородъ и водородъ и вмъсть съ тъмъ давать эманацію, которая оставалась смішанною съ этими газами. Образовывались крайне микроскопическіе пузырьки. Сгущающійся подъ воздійствіемъ эманаціи альбуминъ доставляль каждому изъ этихъ пузырьковъ оболочку, имфющую видъ клеточки. Таково происхождение радіобовъ: простые газообразные мъшочки. Далъе-тайна ихъ возрастанія. Эманація заключенная въ пузырькъ продолжаетъ разлагать воду притекающую путемъ диффундированія черезъ альбуминныя стінки; скопляющійся газъ производить въ концъ концовъ разрывъ пузыря и сразу въ нъсколькихъ пунктахъ. Такъ погибаютъ радіобы, но вмъстъ съ этимъ они размножаются. Газы выходящіе чрезъ образующіяся щели пузырька влекуть за собою не много эманаціи, которая немедленно снабжаеть ихъ новою оболочкою. Здёсь такимъ образомъ наблюдается и процессъ смерти аналогичный тому, какой бываеть у клеточки пивныхъ дрожжей, и процессъ почкованія, которымъ размножаются многіе низшіе организмы. Этоть процессь образованія радіобовъ долженъ продолжаться пока радій будеть излучать эманацію, что можеть продолжаться тысячельтія.

Рафаэль Дюбуа въ журналъ "La Revue des idées," № 19, 1905 г. выступилъ съ заявленіемъ, что онъ еще раньше, чъмъ Берке открылъ радіобы, нашелъ эобы подъ дъйствіемъ радія и нъкоторыхъ другихъ веществъ, представляющіе

живую матерію, промежуточное звено между организмами и кристаллами. Но его открытіе, кажется, даже и не привлекло особеннаго вниманія. Несомнінно, что соображенія Рамзея или аналогичныя имь обращають также въ ничто открытіе Дюбуа, какъ и Берке. Вопрось о произвольномь зарожденіи продолжаєть оставаться на той стадіи, на которую поставиль его Реди, заявившій въ XVII столітіи, что самозарожденія не существуєть. Прошло боліве двухъ столітій съ тіхъ порь, какъ это было высказано Реди, тезись его остается непоколебленнымъ.

Единственный доводъ въ пользу происхожденія животной жизни путемъ произвольнаго зарожденія, доводъ, за которымъ повидимому должна быть признана сила, этототъ, что существують формы жизни съ такою слабою одушевленностью, что трудно ихъ разграничить отъ растеній кристалловъ, есть даже организмы-прямо спорные. Трудно решить, принадлежать ли они къ животному или растительному царству? Но если грань, раздъляющая царство природы, неуловима, то тогда повидимому возможенъ и естествененъ переходъ изъ одного царства въ другое. Но на самомъ дълъ за этимъ доводомъ нельзя признать никакой силы. Наше сознание говорить намь, что животнымь присуще психическое начало, и что это начало отсутствуетъ у растеній и минераловь. Это -принципъ для раздъленія одушевленнаго и неодушевленнаго міра. Самыя низшія животныя-протамебы и амебы обладають способностью чувствованій, пусть эта способность крайне мала, но она у нихъ существуетъ, а у растеній абсолютно отсутствуетъ. Черезъ-чуръ малыя величины не подлежать наблюденію человъка, но отсюда не слъдуетъ, что между ними и нулями нътъ никакого различія. Психическая жизнь амебы не поддается наблюденію человъка, но отсюда не вытекаеть, что у амебы ея нътъ такъ, какъ нътъ у водоросли. Самая слабая способность ощущеній и отсутствіе этой способности различаются между собою также, какъ единица и нуль, и какъ изъ комбинаціи нулей нельзя произвести самой маленькой дроби, такъ изъ комбинаціи неодушевленныхъ элементовъ не возможно породить самаго слабаго ощущенія.

Но повидимому возможно нѣчто иное. Комбинація матеріальныхъ элементовъ можетъ привлечь къ себѣ одушев-

ленное начало, какъ магнить притягиваеть жельзо. Это будеть фактомъ произвольного зарожденія, но это не будетъ матеріалистическимъ ученіемъ. Св. отцы первыхъ въковъ (Василій Великій, Кириллъ Александрійскій) признавали произвольное зарожденіе, но они безусловно не были матеріалистами. И въ новъйшее время сторонниками произвольнаго зарожденія выступали порою глубоко върующіе люди. Конечно, нътъ никакой нужды говорить о несовм'єстимости теорін произвольнаго зарожденія съ религіозною вірою, но поучительно отмітить, что весь этоть обширный матеріалъ, которымъ располагаетъ современная наука, безусловно не даетъ никакихъ основаній для утвержденія, что духъ находится въ такой зависимости отъ матеріи, по которой разъ матерія будеть приведена въ извъстный видъ и состояніе, духъ необходимо долженъ проявить себя въ ней. Ничего подобнаго не наблюдалось. Всеобщій фактъ таковъ, что всякая новая одушевленная жизнь имъеть для себя причину въ ранъе существовавшемъ духъ.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

# Два типа духовной жизни.

Мы говорили о взаимоотношеній матерій и духа. Все существующее мы ділили на двіз области: мертвую матерію и живой духъ. Но дійствительность указываеть намъ промежуточное звено между тімь, что мы называемъ мертвымъ и что мы называемъ живымъ,—въ растеніяхъ. Растенія не чувствують, какъ и минералы, и живуть, какъ и одушевленныя существа. Растенія— организмы, какъ и животныя и человікъ, и вмізсті съ послідними они противополагаются, какъ міръ органическій царству минераловь, какъ неорганическому міру. Есть у органическаго міра общій признакъ, онъ не просто существуєть, какъ булыжникъ или гранить, онъ живетъ. Припомнимъ данное нами въ предыдущемъ

разсужденіи понятіе о жизни вообще, чтобы потомъ обратиться къ возможно полному выясненію жизни духовной.

Мы опредълили жазнь, какъ процессъ, состоящій въ томъ, что вещество уподобляетъ себъ окружающую среду (см. часть I, главу первую). Все, съ чъмъ организмъ вступаетъ во взаимоотношеніе, онъ стремится уподобить себъ и, увеличиваясь въ объемъ и размножаясь, онъ стремится превращать въ себя все большее и большее количество вещества; мохъ въ самое короткое время покрылъ бы весь земной шаръ своимъ унылымъ покровомъ, если бы онъ нс встрвчаль себв противодвйствія со стороны другихь растительныхъ организмовъ. Внфшнія неблагопріятныя условія и противодъйствие другихъ организмомъ преиятствуютъ стремленію каждой органической особи уподобить себъ окружающее. Многіе философы существеннымъ признакомъ организма считають его стремление къ самосохранению. Спенсеръ на этомъ началъ пытается строить все зданіе своей философіи. Съ такимъ взглядомъ нельзя согласиться. Самосохраненіе предполагаеть собою косность и неподвижность, но организмъ непрестанно стремится расширить область своего существованія, чужое сділать своимь, мало этого-не себя слълать собою.

Можеть быть ифкоторые возразять, что данное опредфленіе жизни, подходя къ растеніямъ, которыя растуть и размножаются до смерти, не подходить ко многимъ животнымъ и человъку: они растутъ не болъе одной трети времени всей своей жизпи и многіе изъ нихъ теряютъ способность размноженія за долго до смерти. На это должно сказать, что прекращеніе роста не есть еще прекращеніе уподобленія себъ окружающаго, а потеря способности къ размноженію есть уже признакъ умиранія, она не является нормальностію. Съ физической стороны жизнь всёхъ организмовъ характеризуется уподобленіемъ организмомъ себъ окружающаго: человъкъ ъстъ мясо быка и превращаетъ это мясо быка въ человъческій и человъческіе организмы; быкъ ъстъ свно и въ лабораторіи его организма свно превращается въ мясо; трава, изъ которой образуется стно, углекислоту воздуха, соли и воду земли уподобляеть себъ. Но если органическая жизнь стремится сдёлать все подобною себе жизнію, то неорганическая природа безусловно лишена этого стремленія. Этой природъ дъйствительно можно приписать стремленіе - если только слово стремленіе идеть въ данномъ случав - къ самосохраненію. Неорганическій предметь никогда не измънится самъ, если не измънятся внъшнія условія. Напрасно говорятъ, что кристаллы растутъ, они не растутъ, а увеличиваются въ объемъ чрезъ прибавленіе къ нимъ новыхъ кристаллическихъ частицъ: изъ раствора, въ которомъ находится кристаллъ, выдёляются твердыя частицы, осаждаются на его поверхности, соединяются съ нимъ силою сцъпленія и образують кристалль большаго объема; кристаллъ не является здъсь лабораторіею уподобляющею себъ среду, но самъ создается средою и затъмъ на немъ отлагаются дальнъйшіе продукты дъятельности этой среды. Свойства поверхностей кристалла могутъ вліять на распорядокъ частицъ осаждающихся на немъ и даже иногда обусловлиформу кристаллографической системы, которую онъ принимають, но, очевидно, здёсь нёть ничего сходнаго съ зависимостью формы рожденнаго организма отъ рождающаго

Органическій міръ ділится на царства растительное п животное. У большинства натуралистовъ нашего времени мы найдемъ утвержденіе, что между растительнымъ и животнымъ міромъ не проходить різкой разграничительной линіи, что въ природъ существують организмы, относительно которыхъ трудно решить-растенія ли они или животныя, что различіе между дубомъ и осломъ только количественное, а на качественное (?). Но какъ бы ръшительно и упорно натуралисты не отрицали существование различія между растеніями и животными, на самомъ дёлё въ глубинъ своей души они сознають его, и человъчество всегда сознавало и признавало его, хотя бывали попытки отрицать его вопреки очевидности. Различіе это таково: растенія лишены способности ощущеній, животныя владтють этою способностью. Имъть способность ощущений значить быть способнымъ чувствовать пріятное или непріятное, представлять такъ или иначе причины, вызывающія эти чувствованія, стремиться сохранять чувствованія пріятныя и устранять непріятныя. Сила п отчетливость ощущеній могуть быть очень различными - и очень большими и очень малыми, но у растеній ихъ нътъ совсьмъ, а у животныхъ - у различныхъ въ весьма различной мъръ-они существуютъ. Отсюда ръзкое различие между растительной и животной жизнью. Въ древне-русскихъ народныхъ сказаніяхъ говорится о мертвой и живой водь. Изрубленный трупъ, обрызганный мертвой водою, сростается, и въ немъ обнаруживаются всв функціи физіологической жизни, но въ немъ еще не дъйствуетъ психическое начало, онъ ничего не чувствуетъ, и только воды возвращають его брызги живой къ сознательной жизни. Это сказаніе показываеть, что уму человъческому всегда было присуще представленіе различія между физіологическою и психическою жизнію-между растительными процессами и животными чувствованіями. Но хотя человъкъ всегда сознаваль это различіе, онь никогда не умфль доказать его. Можеть быть и растенія чувствують и мыслять; еще пинагорейцы говорили о душт растеній, манихеи навывали ее спящею, нъкоторые новъйшіе натуралисты считають ее бодрствующей и нъкоторые философы нашихъ дней повторяють манихеевь. Въ такомъ случав поэты, разсказывающіе намъ о любви лилен и розы, о затаенныхъ думахъ лъса, о душевной агоніи подрубленнаго дуба, и не поэтическую метафору, а голую правду мы должны вилъть въ словахъ поэта:

> Полночь німая была холодна, Громко въ лісу мои вопли звучали, И съ состраданьемъ, проснувшись отъ сна, Старыя сосны главами качали.

Но дѣло въ томъ, что поэты сами всегда признавали метафоричность своихъ выраженій и отсутствіе въ нихъ прозаической правды, и это всегда сознавали всѣ люди, и какъ бы не плѣняль насъ коверъ цвѣтовъ своей красотой и ароматомъ, мы всегда носимъ въ душѣ непоколебимую увѣренность, что въ маленькой козявкѣ, ползущей по кончику ногтя нашего пальца заключена безконечно большая способность чувствовать, чѣмъ въ громадной и роскошной клумбѣ цвѣтовъ или въ дремучемъ лѣсу. Мы говорили, что предполагаемъ эту способность безконечно большею, потому что всякая величина, какъ бы она ни была ничтожна въ нашихъ глазахъ, въ безконечно большее число разъ больше нуля.

Растенія не чувствують—говорить общечеловъческое сознаніе. Не отрицая этого, нъкоторые мыслители признакъ

безчувственности пытались распространить и на животныхъ. Это возгръніе развиль Декарть. Для всъхъ физіологическихъ явленій онъ предполагаль механическое объясненіе, и за тъми дъйствіями животныхъ, за которыми мы предподагаемъ психическія состоянія и наміренія, онъ не предничего. Всв такія двйствія онъ объяснялъ теоріей отраженныхъ движеній, т. е. рефлексовъ: женій "undulatione reflexa". Такъ, напр., при видъ страшнаго предмета, изображение котораго образуется въ мозгу, говорить Декарть о человъкъ, животныя силы нервной жидкости, отраженныя изображеніемъ, направляются отчасти въ тъ нервы, которые служать для того, чтобы повертываться спиной къ предмету и двигать ноги такъ, чтобы убъжать. У другихъ лицъ, которыя имфютъ храбрый темпераменть, жизненныя силы отраженныя изображеніемъ могуть войти въ поры мозга, которыя ихъ приводять къ нервамъ способнымъ двигать руки, чтобы защищаться и такимъ образомъ проявлять храбрость. Изъ этого Декартъ заключаетъ, что если бы челов'якъ обладалъ достаточными знаніями, онъ могъ бы сдълать автомата совершающаго всь функціи человъческаго тъла и способнаго даже отвъчать криками и движеніями на удары и угрозы. Декарть употребляеть при этомъ такое сравненіе. Во вкуст времени было устраивать въ княжескихъ садахъ гроты и фонтаны, въ которыхъ только одна сила воды заставляла машины двигаться, играть на инструментахъ и даже произносить слова. Входили въ гротъ и купающаяся Діана убъгала. Декартъ сравниваетъ нервы съ трубками машинъ въ этихъ фонтанахъ, мускулы и сухожилія съ различными снарядами и пружинами, служащими для того, чтобы ихъ двигать, нервную жидкость съ водой, которая приводить ихъ въ движеніе. Внёшніе предметы, своимъ присутствіемъ діствуютъ которые однимъ органы чувствъ которые способомъ опредъ-И этимъ ляють различнаго рода движенія, похожи на техь незнакомцевъ, которые, входя въ эти гроты, сами причиняютъ, не думая объ этомъ, движенія, которыя происходять въ ихъ присутствіи, потому что они не могутъ туда войти безъ того, чтобы не ходить по некоторымъ плитамъ, такъ расположеннымъ, что онъ производять то или другое движеніе. Декартъ иллюстрировалъ свою теорію примърами на чело-

въкъ, но онъ приложилъ ее только къ животнымъ. Чувства гнъва и страха, удовольствія и страданія, привязанности и отвращенія, которыя, мы видимъ, обнаруживаются у животныхъ, на самомъ дёлё, по Декарту, только своеобразныя движенія мускуловъ, всл'ядствіе которыхъ глаза выпячиваются изъ орбитъ, поднимается шерсть, виляетъ хвостъ, выпускаются когти, оскаливаются зубы и т. д. Никакого душевнаго содержанія не скрывается за этими движеніями, животныя не страдають и не наслаждаются, поэтому животныхъ можно бить и не должно нисколько смущаться, если они будутъ издавать крики страданія, за этими криками не скрывается ничего точно такъ же, какъ ничего не скрывается за жалобными завываніями осенняго вътра или за плачемъ мелкаго осенняго дождя. Говорять, что добръйшій Малебраншъ, исходя изъ этихъ началъ, безвивно колотилъ собаку, думая, что она не ощущаетъ боли. Будемъ надъяться, что этого не было. Есть убъжденія, которыя не могуть поколебать никакіе силлогизмы и никакая философія, никакіе доводы детерминистовъ не отнимуть у человъка сознанія, что онъ свободенъ, никакая механическая физіологія не пом'вшаеть ему чувствовать присутствіе души у животныхъ, и никакая возвышенная поэзія не препятствуетъ ему отрицать ее у растеній.

Содержаніе животной жизни не сложно: она состоить въ испытываніи пріятныхъ и непріятныхъ чувствованій и въ большемъ или меньшемъ умъньи пріобрътать нужное для того, чтобы испытывать первыя, или избъгать того, что вызывають вторыя. Различіе вкусовь и различіе пріемовь для удовлетворенія этихъ вкусовъ дають основаніе для классификаціи животныхъ въ психическомъ отношеніи. Но при изследовании вопроса о происхождении исихической жизни нът нужды останавливаться на этомъ различіи, разъ представляетъ собою модификаціи одного начала - ощущенія. Изледователь вопроса о типахъ жизни на землю обязанъ, покончивъ съ растеніями и животными, дать себъ отчеть въ томъ-нётъ-ли на землё еще какихъ-либо явленій жизни, кром'є факта роста и ощущеній, и онъ пайдеть на этотъ вопросъ отвътъ въ самомъ себъ: промпь жизни растительной и животной на землю есть еще жизнь человтческая. Какъ всегда человъкъ сознавалъ различіе между ра-

стеніями и животнымъ, такъ онъ всегда сознавалъ различіе между животнымъ и собою. Древніе греки назвали животныхъ ахоуа, что значитъ, что животныя безсловесны и безразумны. Животныя не владфють способностію рфчи, онф издають звуки, выражающіе чувства удовольствія и страданія, онъ кричать оть страха и крикомъ извъщають о напденной добычь или о приближеніи врага; между животными есть способныя говорить, каковы попугаи, скворцы (даже тюлени въ родъ бывшаго на нижегородской выставкъ въ 1896 г.) и однако признакъ безсловесія всегда и безпорно приписывался животнымъ. Немного лътъ тому назадъ въ заграничной печати появилось сообщение, что какой то путешественникъ въ Африкъ изучаетъ языкъ гориллъ, этотъ путешественникъ сдълаль будто бы себъ жельзную клътку и, помъстившись въ ней въ дремучемъ африканскомъ лъсу, слышалъ бесъды гориллъ, пребывавшихъ на свободъ. Сообщали, что онъ узналъ много словъ горилльскаго языка. Нъкоторые русскіе журналы и газеты, нисколько не подозръвавшіе о своей солидарности съ дешевыми юмористическими листками, перепечатали это извъстіе. Нъкоторые современные ученые въ животномъ эпосъ, т. е. въ поэтическихъ произведеніяхъ народа, въ которыхъ дъйствующія лица суть животныя, одаренныя всъми человъческими способностями, видять доказательство, что нъкогда человъчество не приписывало животнымъ признака безсловесія и не противополагало животныхъ себ'я въ психическомъ отношеніи. Въ библейскихъ сказаніяхъ о змів, соблазнившемъ Еву, и объ ослицъ Валаама видять отголосокъ животнаго эпоса. Чтобы быть последовательными, эти ученые и Гете за его Рейнеке-лиса должны обвинить въ незнаніи того, что животныя безсловесны. Но на самомъ дъл все это не такъ: никакого путешественника познакомившагося съ языкомъ гориллъ не было, и мало мальски разсудительный человъкъ, вникнувъ въ народныя сказанія о животныхъ, говорящихъ по-человъчески, увидитъ, что народъ всегда признавалъ животныхъ безсловесными. Повъствуя о воронъ, говорившемъ человъческимъ голосомъ и въря этому повъствованію (правдивость сказокъ и басенъ народъ отрицаетъ), народъ смотритъ на этого ворона, какъ на чудо, и тъмъ самымъ, значитъ, отрицаетъ, чтобы воро-

намъ вообще была присуща способность говорить. У всёхъ людей и всегда было убъждение, что животныя безсловесны и это убъждение имъло для себя основание въ сознательномъ или безсознательномъ отрицаніи у животныхъ психической способности, обусловливающей даръ слова. Мы полагаемъ, что животныя не могутъ говорить, потому что не владоють сознательнымь мышленіемь, мышленіе животныхъ безсознательно. Разъяснимъ различіе между сознательнымъ и безсознательнымъ мышленіемъ. Положимъ, мнъ сообщили широты Москвы (550 45') и Парижа (480 50') и разность ихъ долготь (350 17'); пользуясь формулами сферической тригонометріи я, на основаніи этихъ данныхъ, легко вычисляю, что разстояніе между данными городами равно 2.478 километрамъ (около 2.000 верстъ). Я представляю себъ ясно, какимъ образомъ у меня получился этоть числовой результать и на какихь основаніяхь я долженъ признать его правильнымъ. Въ то время, какъ я мыслилъ, процессы моего мышленія были наблюдаемы мною. Это — мышленіе сознательное. Теперь представимъ другой примъръ. Я бъгу по лугу, мнъ встръчается на пути канава, я замедляю на мгновенье движеніе, затімь ділаю прыжокъ и оказываюсь по другую сторону канавы. Для того, чтобы сделать совершонный прыжокъ, я долженъ быль подумать о ширинъ канавы, о томъ усиліи, какое я долженъ употребить для того, чтобы перепрыгнуть ее, моя воля должна была дать ръшеніе на то, чтобы таковое усиліе было совершено, и уже послъ этого долженъ былъ послъдовать прыжокъ. Но въ своемъ сознаніи я не наблюдаль психическаго процесса, который привель меня къ указанному физическому дъйствію, онъ происходилъ гдъ-то внъ поля арвнія моихъ духовныхъ очей, и для моего наблюденія оказался доступнымъ лишь его результатъ. Это-мышленіе безсознательное, оно называется безсознательнымъ, потому что не сознается мыслящимъ. Человъкъ пользуется и сознательнымъ и безсознательнымъ мышленіемъ и не трудно путемъ самонаблюденія убъдиться, что на долю приходится наибольшая послъдняго часть жизни. Животное владветь исключительно безсознательнымъ мышленіемъ. Лань, преслідовавшаяся собаками и прыгнувшая черезъ пропасть, безъ сомнёнія совершила слож-

ный процессъ умозаключеній прежде, чімь сділать свой отчаянный прыжокъ. Но объ этомъ логическомъ процессъ лань никогда не узнаеть, какъ никогда не узнаеть слепой отъ рожденія старикъ, что въ юности его кудри были черны какъ смоль, и потомъ стали бълы, какъ снъгъ. Смотря на бои и игры животныхъ, мы можемъ видъть очень сложные маневры и пріемы, о которыхъ никто не скажетъ, что они совершаются инстинктивно, или что они явились плодомъ сознательнаго размышленія; піть, животныя прибівгають къ этимъ пріемамъ, потому что путемъ безсознательныхъ логическихъ процессовъ пришли къ безсознательному признанію ихъ цілесообразности. Какъ сознательное, такъ безсознательное мышленіе можеть приводить къ ошибкамъ, поэтому человъкъ приходить къ истинъ или заблужденію двумя путями, а животное только однимъ. Не имъя сознательнаго мышленія, животное не можеть имъть и языка. Въ словахъ языка выражаются логическія отношенія между понятіями, но животное, владіня лишь безсознательнымъ мышленіемъ, никогда не наблюдаетъ такихъ отношеній и потому не можеть выразить ихъ въ звукахъ; какъ слѣпой не можетъ написать трактата по оптикъ, такъ животное не можеть создать языка. У животныхь не можеть быть теоріи логики, какъ у слъпыхъ не можетъ быть теоріи цвътовъ, и потому мы должны разсуждать такъ, что осель не можетъ написать логики, не потому что онъ глупъ, но потому, что онъ никогда не наблюдалъ логическихъ процессовъ; результаты логическихъ выводовъ являлись для его наблюденія всегда ex abrupto, какъ ex abrupto явияются для насъ театральныя превращенія на сцень, механизмъ которыхъ скрыть за кулисами.

Сознательнымъ мышленіемъ однако не исчерпывается то различіе, существованіе котораго между животными и собою всегда признаваль человъкъ. Указанное различіе ръзко и очевидно, но повидимому люди никогда не считали его главнъйшимъ: имя скотовъ давали людямъ извъстнымъ, какъ ораторы и писатели, и даже не колебались названіе свиньи усвоять тъмъ, сила мышленія которыхъ никъмъ не оспаривалась. Говорятъ, что человъкъ издавна считалъ себя царемъ природы, вънцомъ творенія, былъ убъжденъ, что все сотворено "его ради" и современные ученые усиленно ста-

раются доказать, что человъкъ ошибался; они поучають человъка, что земля не представляеть собою центра вселенной, что созданія земли живуть сами для себя, а не для человъка, что красивая окраска цвътовъ существуетъ для привлеченія насъкомыхъ, а не для услажденія человъка и т. д. Эти разсужденія представляють собою плохую философію природы и обнаруживають полное непониманіе человъка. Не въ своей силъ, не въ своей свободъ, не въ своей царственной власти надъ природою человъкъ издавна полагалъ свое отличіе отъ животныхъ и свое превосходство надъ животными, нътъ, таковое отличіе онъ всегда полагалъ въ сознанін своей подчиненности. Никакое изъ созданій живущихъ на земль, кромь человька, не признаеть никакихъ иныхъ законовъ кромъ естественныхъ; только духу человъческому открываются непосредственно законы духовные, подчиняться которымъ онъ считаетъ себя обязаннымъ. Человъкъ сознаетъ что въ своемъ поведеніи онъ долженъ подчиняться ніжоторымъ высшимъ законамъ, что не все-равно полезное-одинаково позволительно и не все действительное законно, человъкъ отрицаетъ то что есть, во имя того что должно быть. Человъкъ имъетъ представленія о вещахъ: однъ изъ этихъ представленій онъ считаетъ истинными, другія ложными, онъ полагаетъ, что должно вторыя замфнять первыми и заботиться объ умноженіи этихъ первыхъ; вещи, смотря по ихъ формъ, онъ раздъляетъ на красивыя и безобразныя и признаеть, что онъ должны воплощаться въ красивой формъ наконецъ дъйствія людей онъ подраздъляеть на добрыя и злыя и считаеть обязанностью людей производить исключительно первыя. Такъ, менъе другихъ подчиненный власти природы, человъкъ оказывается подчиненнымъ присущимъ его душъ высшимъ стремленіямъ о признаваемой имъ высшей власти. Всегда и вездъ, мы видимъ, человъкъ пытался вступать въ взаимоотношение съ высшей властью, и эти взаимоотношенія названы религіею. Животныя отличаются отъ растеній съ внъшней стороны тьмъ, что способны къ произвольному движенію, съ внутренней тъмъ, что имъютъ ошущенія; человъкъ съ внъшней стороны отличается отъ животныхъ твмъ, что имветъ языкъ, съ внутренней твмъ, что имъетъ религію. Животныя имъють жизнь душевную, человъкъ имъетъ жизнь духовную. Какъ между растеніями

и животными нѣтъ связывающаго звена, такъ нѣтъ его и между животными и человѣкомъ: нельзя расположить животныхъ въ психическомъ отношени по такой лѣстницъ, чтобы они постепенно приближались къ человѣку; не видно чтобы чимпанзе былъ болѣе способенъ усвоить языкъ, чѣмъ муравей, или чтобы орангъ былъ болѣе способенъ подчиняться требованіямъ идеаловъ, чѣмъ ящерица.

Ссылка на дѣтей идіотовъ и дикарей, какъ представляющихъ промежуточное звено между нормальнымъ человѣкомъ и животнымъ, не можетъ быть признана состоятельною. Въ дѣтяхъ, идіотахъ и дикаряхъ таится потенція разумной жизни, которая въ однихъ случаяхъ перейдетъ, а въ другихъ не перейдетъ въ дѣйствительность, но этой потенціи совершенно нѣтъ у животныхъ и на основаніи существованія этой потенціи, которая проявляется въ самыхъ ужасныхъ психопатологическихъ формахъ человѣческой жизни, мы признаемъ существованіе непереходимой грани между несчастнымъ веддомъ и собакоголовымъ павіаномъ.

Есть царство человъческое или есть человъческій родь, который распадается на множество расъ и племенъ, но всъ члены котораго характеризуются общностью свойствъ своего духа. Къ выясненію этихъ свойствъ мы теперь и обратимся.

### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

# Свойства человъческаго духа.

Что такое духъ? Прежде всего ощущающее начало. Въ этомъ опредълении требуетъ разъяснения терминъ "ощущающее". Этотъ терминъ въ различныхъ устахъ имъетъ различный смыслъ. Научная психологія понимаетъ подъ ощущеніемъ ничъмъ неосложненное возбужденіе души, измъненіе ея подъ прямымъ воздъйствіемъ физическихъ факторовъ и только. Но когда мы опредъляемъ духъ, какъ ощущающее пачало, мы связываемъ съ словомъ ощущеніе болъе широкій смыслъ. Ощущеніе есть здъсь сознательное

чувствованіе чего-либо, связанное съ желаніемъ или нежеланіемъ сохранять это чувствованіе. Въ сущности во всякомъ ощущенін и присутствують эти элементы сознанія, чувствованія и воли и ніть такого психологическаго акта, въ которомъ бы ихъ не было всвхъ, но научная психологія дълить то, что въ сущности недълимо, для лучшаго уразумънія факта она изолируеть его отъ другихъ фактовъ, съ которыми опъ связанъ въ сущности неразрывно. Подобное происходить въ области всъхъ наукъ. Минералогія дълится на кристаллографію, кристаллофизику и кристаллохимію. Въ тъхъ или другихъ тълахъ она разсматриваетъ отдъльно ихъ геометрическую фигуру, ихъ оптическія или электрическія свойства и ихъ способнесть реагировать на другія тъла или подвергаться реакціямъ. Но хотя паука разсматриваетъ все это отдъльно, въ природъ все это связано неразрывно. Такъ и относительно нашего духа, психологія насчитываеть въ немъ много свойствъ и способностей, но онъ на самомъ дълъ вовсе не составленъ изъ этихъ свойствъ такъ, какъ ствны домозъ составляются изъ кирпичей. Все равно какъ алмазъ не образовался изъ сложенія геометрической формы правильнаго октаздра съ свойствомъ твердости равнымъ 10, съ удёльнымъ вёсомъ равнымъ 3,6 и съ химически чистымъ углеродомъ, а представляетъ всею совокупностію этихъ присущихъ ему свойствъ обнаруженіе одного какого-то начала, такъ и различныя свойства нашего духа не суть его различныя части, а различныя обнаруженія одной его недълимой сущности. Совершенно невърно то положение, что будто бы то, что недълимо, не можетъ заключать въ себъ различій. Начертимъ часть окружности круга и посмотримъ на нее: съ одной стороны она будетъ выпуклою, съ другой вогнутою. Попробуемъ отделить эту выпуклость отъ вогнутости и мы увидимъ, что они, будучи такъ различны между собой, въ сущности совершенно недълимы. Геометрія учить нась, что линію можно дъзить на части, но нельзя разсъкать вдоль ея длины, ибо она не имъетъ никакой ширины: вогнутая часть круга не отдълена отъ выпуклой ничъмъ, между ними нътъ никакого промежутка. То же самое должно сказать и о способностяхъ духа: какъ ни разнообразны онъ, онъ -недълимы. Мысль объ этой недълимости душевныхъ силъ человъкъ выражаетъ тъмъ,

что называеть себя "я", личностію, субстанцією. Съ словомъ "я" человъкъ связываетъ слъдующее содержаніе: я есмь существо мыслящее, чувствующее, желающее и свободное. Способность мыслить можеть (ыть иначе названа способностію познавать, она содержить въ себъ способность воспріятія вившней дъйствительности и состояній собствепнаго духа и способность истолкованія этой действительности изъ нъкоторыхъ принциповъ присущихъ этому духу. Способность чувствовать есть способпость ощущать бытіе своего собственнаго духа со всъмъ его содержаніемъ. Безъ этой способности нътъ исихической жизни. Представимъ себъ существо, которое только мыслило бы, по не чувствовало. Что бы оно представляло собою? Только машину, но не организмъ. Существуютъ машины, производящія болье или менье сложныя вычисленія, рышающія алгебранческія уравпенія и геометрическія задачи. Можеть быть въ будущемь будуть устранвать болве сложныя машины, рвшающія болъе сложные вопросы. Представимъ себъ такую машину, которая подъ воздъйствіемъ совнъ производила бы умозаключенія, составляла бы цёлые трактаты. Эта машина была бы бытіемъ мыслящимъ, но не чувствующимъ и мы сказали бы о ней, что она не заключаеть въ себв психическаго начала. Что касается до способности желаній или стремленій, то она въ нъкоторой мъръ есть выводная изъ способности чувствованій. Чувствованія могуть быть пріятными и непріятными, духъ стремится испытывать первыя и уклопяться отъ вторыхъ. Такъ какъ мы определили чувствованіе, какъ ощущение всего содержания духа, то понятно, что чувствованія распадаются на множество отдільных чувствованій сообразно съ многоразличнымъ содержаніемъ духа. Изъ факта существованія множества чувствованій слідуеть факть существованія множества стремленій. Духъ есть двухстороннее начало: съ одной стороны-пассивное, съ другойактивное. Когда духъ воспринимаеть дъйствительность или свои собственныя состоянія и когда онъ вслёдствіе этого испытываеть тѣ или иныя чувства, онь является пассивнымъ. Когда онъ истолковываетъ дъйствительность и пытается или измънить ее или измънить свои отношенія къ ней, онъ является активнымъ. Если бы въ этихъ попыткахъ человъкъ неизмънно двигался по равнодъйствующей раз-

ныхъ стремленій его души, то онъ быль бы только ощущающимъ автоматомъ. Но желанія человъка не имъть надъ нимъ непреодолимой силы, онъ владветъ способностію поступать свободно. Свобода человъческой воли состоить въ томъ, что изъ толиящихся въ душт желаній а, b, c, d, e, f, и находящихся въ разумъ мыслей g, h, не ом славопон империя желаніямь, человько можеть въ своей душф постановить рфшеніе осуществить или мысль g, или h, съ которыми у него вовсе пе было связано жеданіе ихъ исполненія или какое бы то ни было изъ желаній a, b, c, d, e, f, независимо отъ того, что один изъ этихъ желаній сильнье, другія-разумнье, онъ выбрать слабъйшее и неразумнъйшее. Если скажутъ, что выбранное имъ для исполненія желаніе d должно было быть выбрано, потому что оно -разумнъйшее, то такимъ разсужденіемъ будуть отрицать свободу человъческой воли.

У человъка есть сознание обязанностей, сознание долга. Часто долгъ сталкивается у него съ влеченіями. Его свобода производить выборъ между должнымъ и пріятнымъ. Отношение человъка къ своимъ дъйствіямъ, какъ причины къ слъдствію, иное, чъмъ отношеніе между причинами и слъдствіями въ царствъ матеріи. Духъ человъческій, какъ психическая сила, отличается отъ силы физической тъмъ, что нъкоторыя изъ своихъ дъйствій онъ можеть произвести и не произвести. Причину такого отношенія между силою и ея обнаруженіемъ въ дъйствіи мы называемъ свободой. Присутствіе въ себъ такой способности свободы ощущаеть непосредственно каждый человъкъ, признавая себя отвътственнымъ за свои дъйствія. Это признаніе за собою отвътственности показываетъ, что человъкъ признаетъ, что онъ можеть поступать такъ, какъ должно поступать, или не такъ, какъ должно, показываеть следовательно, что у человъка есть идея нормальнаго. Съ точки зрънія человъка не всякій существующій порядокь вещей и не всякій образь дъйствій должны существовать, потому что не всь они нормальны. Не все существующее имъетъ право на существованіе. Такой взглядъ, безусловно присущій всему человъчеству, не имълъ бы raison d'être, если бы въ міръ не существовало свободы. Если бы дъйствія человъка соверша-

лись съ такою же необходимостью, какъ паденіе камня на землю или движение земли вокругъ солнца, тогда въ міръ не было бы ни нормальнаго, ни непормальнаго, ни добраго, ни злаго, а существовала бы одна правда. Тогда не могло бы быть ръчи ни объ истинъ, ни о добръ, ни о красотъ. Не могло бы быть речи объ истине. Истину можно определить (условно), какъ совокупность представленій и сужденій, владъя которыми человъкъ можетъ поставить себя въ правильныя отношенія къ міру. Но при несуществованій свободы не могло бы быть ни правильныхъ, ни неправильныхъ, а только дъйствительныя отношенія. Съ одной стороны всъ представленія и сужденія человъка тогда были бы вызваны желтанымъ закономъ необходимости, съ другой и дъйствія человъка тогда были бы тоже необходимымъ, неизбъжнымъ явленіемъ. Человъкъ, убивающій другого для того, чтобы его саломъ вымазать себъ сапоги, и человъкъ гибнущій для того, чтобы спасти другихъ, съ точки зрвнія безусловнаго детерминизма равно законны и нормальны. Выбрасывая понятія добраго и злаго за бортъ существующаго, детерминизмъ долженъ точно также поступить и съ идеею прекраснаго. Красота, мы думаемъ, оправдываетъ существованіе міра. Это наше выраженіе требуеть нъкотораго разъясненія. Вотъ что мы понимаемъ подъ нимъ. Какъ мы сказали, у насъ есть идея долга--мысль о томъ, что мы должны поступать такимъ, а не инымъ образомъ, эта идея оставляетъ открытымъ вопросъ: зачъмъ вообще мы должны, поступать т. е., зачёмъ вообще мы должны дёйствовать, зачёмъ мы существуемъ? Мив говорять, что я должень двлать добро другимъ, другимъ говорятъ, что они должны дълать добро мнъ. При самомъ добросовъстномъ отношеніи къ дълу и на долю мою и на долю другихъ выпадаетъ много хлопотъ съ этимъ стараніемъ ділать добро. Къ чему всі эти хлопоты? Не лучше ли всемъ намъ не родиться на светъ? Цель бытія указывають намъ въ ожидающемъ насъ вдали счастьи. Но возможно ли счастье безъ красоты и красота не есть ли уже счастье? Кажется, что на эти вопросы должно отвътить положительнымъ образомъ. Признакъ красоты въ предметъ оправдываеть существование предмета. Сущность красоты для насъ непостижима, разноръчивыя сужденія о прекрасномъ ясно показывають, что люди часто погрешають въ его

оцънкъ, но у всъхъ есть идея, что есть истиная красота и что именно воплощеніе этой красоты и есть блаженное бытіе. Детерминизмъ, понятно, не можеть допустить существованія какихъ-то желательныхъ нормъ бытія, ибо самая идея нормы для него является ненужной и непонятной. Но вопреки требованіямъ детерминизма у человъчества всегда останется сознаніе, что на свътъ есть много лжи и заблужденій, много злаго и некрасиваго, и въ человъческомъ духъ навсегда останутся стремленія къ истинному, доброму и прекрасному.

Человъкъ признаетъ себя личностію, онъ называетъ себя "я" и мыслить это "я", какъ всегда себъ равную, тождественную единицу. Его сознаніе говорить ему, что его "я" не есть ни сумма цълыхъ, ни часть цълаго. Первое утверждаеть матеріализмъ, второе пантензмъ. Матеріализмъ разсматриваеть душу, какъ равнодвиствующую какихъ то началь, забывая, что равнодъйствующихъ въ природъ не существуеть, пантеизмъ видитъ въ душт часть недълимаго цълаго, забывая, что у недълимаго цълаго не можетъ быть частей: у него могуть быть различныя, неразложимыя свойства, но не части. Однако, противъ теоріи субстанціональности или единства души выдвигають многія возраженія. Ихъ почерпають изъ данныхъ психологіи и данныхъ психіатріи. Психологи говорять, что исторія развитія личности показываеть, что она есть начто сложное и изманяющееся, психіатры говорять, что тоже самое доказывается болъзнями личности. Остановимся сначала на соображеніяхъ психологовъ. Человъкъ не рождается съ сознаніемъ своей личности, это сознание развивается у него постепенно, подъ своимъ "я" въ различные періоды своей жизни онъ мыслить совершенно различное содержаніе. Это дало поводъ возникнуть теоріи, что "я" человъка образуется изъ многихъ крайне неустойчивыхъ и постоянно смёняющихся элементовъ. Я считаю свое "я" въ эту минуту тъмъ же, какимъ оно было минуту назадъ, лишь потому что въ немъ осталось много старыхъ элементовъ, хотя уже въ него вступили и новые, измъненія "я" происходять съ незамътною постепеннностью, отсюда и мысль о его тождествъ. Но въ такихъ случаяхъ, когда все содержание "я" измъняется мгновенно. новое "я", не имъя связи съ "я" прошлымъ, мыслить себя,

какъ "я" независимое отъ этого прошлаго. Такова исихологическая теорія личности, ее повидимому подтверждаеть психіатрія. Психіатрія знаеть факть разложенія личности на нъсколько. Разложение личности можетъ происходить двоякимъ образомъ: или человфкъ считаетъ себя одновременно двумя лицами, которыя могуть вступать между собою въ споры, въ пререканія и индивидуальность каждаго изъ которыхъ нашъ психопатологическій субъектъ характеризуетъ особыми оттънками, или человъкъ въ различные періоды мыслить себя то твиь, то инымь лицомь: въ февраль онъ считаетъ себя господиномъ А, имъющимъ такоето прошлое, въ мартъ опъ считаетъ себя господиномъ В совствить съ неымъ прошлымъ. Къ последнему виду болезни личности примыкаеть и тоть, когда человъкь, признавъ себя съ извъстнаго момента къмъ-либо инымъ, а не тъмъ, къмъ онъ былъ прежде (В вмъсто А), остается съ этимъ признаніемъ до конца жизни.

Доказывають ли эти факты сложность личности? Для правильнаго решенія этого вопроса остановимся прежде всего на разъяснении того, что мы понимаемъ подъ личностью. Личность называють субстанціей. Подъ субстанціею обыкновенно понимають такое начало, обнаруженія котораго или воспринимаются нашими чувствами (твердость, запахъ, цвътъ предметовъ), или переживаются нами (наши душевныя состоянія). Но должно замітить, что подъ субстанціей всегда подразумъваютъ не только начало дъйствующее, но и способное воспринимать дъйствія, значить начало не только активное, но и пассивное. Наша душа не есть только начало способное дъйствовать, но и нъчто способное воспринимать действія отвив. Результатомъ воздействія на душу отвив является то, что душа пріобретаеть знанія и о себъ самой и о внышнемъ міры, и затымь дыйствуеть сообразно съ пріобрътенными знаніями и съ заложенными въ нее принципами, которые выясняются для духа опять-таки посредствомъ знанія. Знанія, пріобрътаемыя душою, хранятся ею своеобразно. Во 1-хъ, въ каждый данный моменть душъ предносится лишь небольшой запась изъ имфющихся у нея знаній. Во 2-хъ, многое изъ того, что душа узнала и испытала въ прошедшемъ, она всегда по своей волъ можетъ вызывать въ поле сознанія. Эго пережитое, испытанное и узнан-

ное душою хранится въ памяти. Но память не все помнить одинаково ясно и отчетливо, многое она можетъ представить въ поле сознанія лишь въ тускломъ и поврежденномъ видъ и, наконецъ, въ 3-хъ, многое изъ пережитаго и узнаннаго душою совстмъ забывается ею и исчезаетъ изъ намяти. Многое, что человъкъ когда-то зналъ, впослъдствіи никакими усиліями воли, не можеть возстановить въ своей памяти, такъ одни основательно забываютъ древніе языки, другіе — математику. Но вообще говоря, ничего намять не хранить въ безусловно неповрежденномъ и точномъ видъ и ничто не забывается ею окончательно. Съ другой стороны, въ сущности изъ души не исчезаетъ ни одно изъ испытанныхъ ею впечатленій, ничто изъ того, что она пережила, и при извъстныхъ условіяхъ то, что было повидимому забыто душою совершенно, предстанеть предъ нею такъ же ясно, какъ и то, что она будетъ испытывать и переживать въ данный моментъ.

Приномнивъ это о способностяхъ души, мы теперь легко можемъ вильть, что исторія развитія личности и факты бользни личности нисколько не могуть послужить основаніемъ для отрицанія ея субстанціональности и единства. Челов'якъ не сознаеть себя личностью непосредственно послъ рожденія. Это объясняется томь, что онь еще не имоеть знанія о себъ, онъ познаетъ свою душу параллельно съ тъмъ, какъ познаетъ внешній міръ, и подъ воздействіемъ на него внешняго міра. Говорять, что личность изміняема, но изміняема не личность, а то, что она мыслить, какъ свое содержаніе. На душу человъка воздъйствуетъ внъшній міръ и то, что она сама только что пережила непосредственно, этими воздъйствіями опредъляется настроеніе души — пріятное или непріятное, доброе или влое. Память выдвигаеть въ душу человъка тъ или иныя представленія. Имфющимися въ наличный моменть представленіями въ душь и ея настроеіемъ опредъляются стремленія человъка. Такъ какъ представленія и настроенія въ душт человтка постояпно смтьняются, то мы видимъ, что и самъ человъкъ являетъ намъ примъръ постоянныхъ измъпеній. Одно и то же лицо то радостно, то печально, то раздражительно, то снисходительно. Такія переміны постоянно пропсходять сь тіми людьми, которыхъ всв и всегда называли нормальными. Но предста-

вимъ себъ, что память начнеть измънять человъку, допустимъ, что онъ безусловно забылъ свою біографію, сохрапивъ свои научныя, практическія или какія иныя познапія. Если мы этому человъку разскажемъ его прошлое, онъ выслушаеть насъ какъ повъствующихъ ему о чемъ-то для него чуждомъ и далекомъ, онъ не повърить намъ, если мы скажемъ, что говорили ему о пемъ. И однако онъ-одно и то же лицо. Психологія учить нась, что хотя въ настоящее время онъ и не помпить своего прошлаго, но оно въ неповрежденномъ видъ хранится его памятью, онъ не можетъ вспомнить этого прошлаго самъ, но при извъстныхъ условіяхъ оно ясно предстанетъ предъ нимъ и онъ ясно увидить связь своего прошлаго съ настоящимъ. Укажемъ на одинь изъ факторовъ, который вызываеть въ измяти человъка картины позабытаго прошлаго: это-сознаніе неминуемой гибели у утопающихъ, у попавшихся подъ повздъ и снасшихся, у вынутыхъ изъ петли въ минуту, которую они считали предсмертною, въ памяти отчетливо воскресала вся ихъ прошлая жизнь, начиная съ ея перваго сознательнаго момента и до последней минуты, исторія ихъ жизни снова переживалась ими и они должны были убъждаться, что ни одно праздное слово, ни одно злое движеніе сердца не погибаеть, какъ равно не погибаеть и ни одно доброе намъреніе.

Психологи и психіатры, видящіе въ личности функцію постоянно смфняющихся и измфняющихся элементовъ, должны отрицать отвътственность лица за свои дъянія. Положимъ, что я укралъ что-нибудь часъ назадъ, отвътствененъ ли я теперь за это украденное? Нътъ, ибо "я", которымъ я владею въ данный моментъ, вовсе не то, которое было у меня часъ назадъ. Гегель утверждалъ, что не существуетъ закона тожества, и что нельзя говорить: А тожественно А, ибо первое А существуетъ раньше второго и слъдовательно между ними уже нътъ тожества по времени существованія. Между монмъ "я" въ данный моментъ и монмъ "я" часъ назадъ можно усматривать еще меньше тожества, они не только не тожественны по времени существованія, они не тожественны по тъмъ элементамъ, изъ которыхъ они образованы, многіе элементы, входившіе въ составъ перваго "я", уже исчезли, многіе элементы вошли въ составъ второго

"я", многіе элементы для образованія этого "я" явились вновь, такимъ образомъ новое "я" частью получило наследство отъ стараго, частью имжетъ благопріобретенное состояніе. Отношеніе "я" даннаго момента къ "я" прошлому можно сравнить съ отношеніями сыновства, но дети не ответственны за преступленія родителей. Безъ сомнінія эта теорія является очень утешительною для некоторыхь. Но мы полагаемъ, что она должна быть признана несостоятельной, и что человъкъ долженъ отвъчать въ будущемъ за то, что онъ сдълаль въ прошедшемъ. Мы полагаемъ даже, что должно пойдти далъе и утверждать, что лица страдающія разстройствомъ личности, нравственно отвътственны за то, что они дълають, какъ тогда, когда правильно понимають свое "я", такъ и тогда, когда считають себя не твмъ, что они суть на самомъ двлв. Представимъ себъ какого-либо господина А въ нормальномъ состоянін являющагося честнымъ и порядочнымъ человъкомъ и затъмъ начинающаго считать себя В и въ этомъ новомъ состояніи совершающимъ преступленія. Его новое состояніе есть состояніе сумасшествія, и уголовное оправдаеть его, но христіанская мораль не можеть произнести надъ нимъ оправдательнаго приговора. Преступныя дъянія предполагаемаго лица должны имъть для себя причину въ влой настроенности его воли. Такая настроенность не могла явиться въ душт безпричинно, точно такъ же, какъ безпричинно мы не можемъ узнать арабскаго языка. Но дъло воть въ чемъ: въ каждомъ человъкъ въ извъстной мъръ существують и добрыя и злыя стремленія. Субъекть, о которомъ мы ведемъ ръчь, въ нормальномъ состояни подавляль въ себъ злыя стремленія, его сумасшествіе явилось пи чемъ инымъ, какъ исчезновениемъ задерживающихъ центровъ и вмъстъ, такъ сказать, параличемъ его добрыхъ стремненій естественно связаннымъ и съ потерею намяти о добромъ прошломъ. Вмъсто лица А мы видимъ лицо В, но кажется понятно, что преступленія В имфють свой корень въ А.

Теорія феноменализма личности, разсматривающая личность, какъ нѣчто сложное и неустойчивое, можетъ свое пониманіе выразить въ такой формулѣ:  $\Sigma = \alpha + \beta + \gamma + \delta + ...$   $\Sigma$  есть сумма, личность,  $\alpha + \beta$  и т. д. суть образующіе ея элементы, постепенно изъ суммы выпадають одни элементы

и на мъсто ихъ становятся другіе, на мъсто 5 становится є и т. д. Теорія эта упускаеть изъ виду, что суммъ не существуєть, что существують только слагаемыя. Сумма есть ньчто субъективное, есть явленіе, но всякое явленіе предполагаеть собою наблюдателя, которому оно является. Предметомъ чьего наблюденія является личность? Особенное свойство духа есть то, что его нельзя наблюдать, онъ можеть только самонаблюдать. О душевной жизни другихъ мы судимъ по тълеснымъ проявленіямъ. Догадываться о существованіи личностей можеть только личность.

Причины породившія теорію сложности или феноменализма личности, суть тъ, что 1) содержание личности, ея духовное состояніе изм'внчиво, 2) что личность можеть расширяться въ сферъ физической. Мы говорили о теоріи Бергсона, по которой духъ, такъ сказать, охватываетъ физическія вещи, 3) личность можеть расширяться въ сферъ психической, души, въ некоторой мере, могуть, такъ сказать, проникаться взаимно. Всв эти факты вврны. Изъ нихъ слъдуетъ, что нельзя разсматривать душу, какъ самозамкнумонаду, какъ ариеметическую единицу остающуюся всегда равною самой себъ. Нельзя даже разсматривать душу, какъ видъ энергіи, которая можеть зам'вщаться другою или замъщать другую. Энергетическая теорія предполагаеть собою принципъ неизмѣнности количества энергіи. Но этотъ принципъ нельзя приложить къ душевной жизни. Возрастаніе знапій у той или другой личности, развитіе ея воли не совершается на счеть ничьпхъ знаній и ничьихъ душевныхъ силъ. Душевныя состоянія называють эпифеноменомъ физическихъ явленій. Въ этомъ названіи есть смыслъ, только совершенно обратный тому, который ему обычно усвояють. Не психическія состоянія придагаются къ матеріи, а матеріальныя состоянія прилагаются къ духу, и духъ эксплоатируеть ихъ. Хозяиномъ является во всякомъ случаъ духъ, а не матерія. И процессъ жизни духа въ этомъ матеріальномъ міръ есть процессь увеличенія его хозяйства. Содержаніе душевной жизни все увеличивается; если у стариковъ, у исихически больныхъ тъ или иные элементы этого содержанія съ трудомъ выдвигаются въ поле сознанія или даже не выдвигаются совстить, то за встить темъ ни одинъ психологъ и психіатръ не стануть отрицать, что

они могутъ быть выдвинуты, что ничто не забывается абсолютно. Вообще можно сказать, что духъ только пріобрътаеть и ничего не теряеть. Говоря о процессахь уподобленія въ организмахъ, мы указывали для поясненія на такіе механизмы, которые могуть принимать въ себя матеріалы отвив, но ничего не отдають обратно (напр., нагнетательные насосы). Въ нъкоторомъ отношении духъ подобенъ такимъ механизмамъ. Но не нужно заходить съ этою аналогіею очень далеко. У духа есть другое очень важное свойство. Имъя способность овладъвать чужимъ, онъ можетъ владъть этимъ чужимъ совмъстно. Духу не принадлежитъ свойство непроницаемости. Въ сферъ физической, мы знаемъ отлично, никакой индивидуумъ не монополизируетъ созерцаніе и знаніе физическаго міра. Но въ сферъ психической? Мы говорили, что духъ открывается лишь самонаблюденію, изъ этого конечно слъдуетъ самозамкнутость духа. Но должно оговориться, что есть факты, заставляющіе утверждать возможность и воздъйствія духа на духъ и подсказывается мысль, что матерія, по явленіямь въ которой мы обыкновенно судимъ о душевныхъ состояніяхъ, помогая намъ познавать чужія души, можеть быть, вмість съ тімь препятствуеть сближенію съ ними.

Обычный способъ взаимодъйствія душъ всьмъ извъстенъ. Души сообщаются между собою посредствомъ матеріи. Я говорю, т. е., двигаю мускулами языка, который вмёстё съ небомъ, гортанью, зубами и губами производитъ различные звуки. Эти звуки достигають до органа слуха другихъ, сообщающаго о нихъ мозгу. Мозгъ певъдомымъ намъ способомъ передаетъ ихъ душъ. Съ этими звуками наши предки связали известный смысль, и мы усвояемь имъ этотъ смыслъ, и потому понимаемъ другъ друга. Но есть другой способъ дъйствія одной души на другую и — кто знаеть, - можеть быть не будь этого втораго способа - не имълъ-бы смысла и первый. Это-непосредственное воздъйствіе одной души на другую. Такъ бываеть, что разъ въ душъ одного лица проявилась какая-либо мысль, она сейчасъ же является и у другого. На этомъ фактъ основывается отгадываніе мыслей, отыскиваніе спрятанныхъ предметовъ. А показываетъ В книгу, затъмъ прячеть ее п предлагаеть В отыскать. В поставляеть условіемь для отыс-

канія книги, чтобы А все время думаль о томъ м'всті, куда ее спряталь, и — мы знаемь много примъровъ -- при выполненін предложеннаго условія книга или иная вещьнаходится. Очевидно, мысли А вліяють на мысли В. Точно также безъ словъ и безъ участія чувства зрвнія передаются настроенія, чувства. Пытались предлагать матеріалистическое объясненіе этихъ фактовъ. Именно проводили аналогію между явленіями психическаго взаимодфиствія и электрической индукціп. Возьмемъ проволочную спираль, изолируемъ ее и проведемъ чрезъ нее гальваническій токъ, въ нъкоторомъ мъстъ отъ нея помъстимъ другую изолированную проволоку, тогда въ той тоже явится электрическій токъ, но только въ обратномъ направленін; если дальше мы помъстимъ подобную же третью проволоку такъ, что на нее будеть вліять вторая, то въ третьей явится токъ въ томъ же направленіи, какъ и въ первой. Это объясняютъ слъдующимъ образомъ. Когда возбуждается токъ въ первой проволокъ, то движение тока возбуждаетъ въ окружающей средъ особое сотрясение эфира (и самый токъ на самомъ дълъ есть только особый видъ эфирныхъ колебаній); это сотрясеніе передается другой проволокі и приводить въ ней эфиръ въ то колебательное состояніе, которое обнаруживается, какъ электрическій токъ въ обратномъ направленіи и т. д. Устанавливають аналогію между стальными проволоками и нашими нервами. Каждому психическому состоянію человъка, говорять, соотвътствуеть особое своего рода электрическое состояніе его нервовъ, каждое изм'яненіе перваго неизбъжно сопровождается соотвътствующими измъненіями въ молекулярномъ состояніи вторыхъ. Каждое состояніе нервовъ должно такъ или иначе отражаться на состояніи окружающаго ихъ мірового эфира и состояніе эфира должно воздъйствовать на нервы другихъ лицъ. Теперь, если всякому психическому состоянію соотвътствуетъ извъстное состояніе нервовъ, то и наоборотъ и измѣненіе въ состояніи нервовъ должно вызывать соотвътствующее измъненіе въ психическомъ состояніи человъка. Здъсь предполагается полное взаимодъйствіе: психическое состояніе А вызываетъ нервное состояніе В и наоборотъ, нервнымъ состояніямъ В вызывается психическое состояніе А.

Изложенныя выше ученія о матеріи не допускають этого объясненія, да оно ничего и не объясняеть: воздѣйствіе одного атома эфира на другой чрезъ прикосновеніе также непонятно, какъ и дѣйствіе чрезъ пустоту, а главное непонятно, какъ послѣдній матеріальный атомъ воздѣйствуетъ на духъ. Всякое воздѣйствіе отрицаетъ замкнутость и предполагаетъ взаимное проникновеніе. Это должно допустить и относительно душъ. Личность можетъ переживать чужія чувствованія, чувствовать чужую боль, сознавая, что она чужа "У меня болить твоя грудь", писала одна мать своей дочери и для чутко развитой души такія слова не являются метафорой.

Предполагать взаимодъйствіе душъ обязываеть насъ и наше нравственное чувство. Только при существовании такого взаимодъйствія мы можемъ вступать въ дъйствительное единеніе съ нашими ближними, иначе, если бы этого взаимодфиствія не было, то между каждымъ изъ насъ и всвми прочими была бы непереходимая бездна. Съ другой стороны, этотъ фактъ взаимодъйствія объясняеть намъ и то, что можно назвать поглощениемъ личности. Одна личность, вліяя на другую, можеть подчинять себ'в посл'вднюю. можеть внушать ей мысли, чувства и желанія какія-угодно, можеть, значить, заставлять ее жить своею жизнію и тімь уничтожить ея самость. Съ такими случаями уже приходилось считаться уголовной практикъ. Бываетъ, что какое нибудь лицо порабощаетъ волю другого и заставляетъ дълать это другое все, что ему угодно. Вывали, напримъръ, случаи, что компаньонки порабощали волю своихъ барынь. Анализируя эти факты, мы однако безъ труда можемъ убъдиться, что они не представляють случаевь ни измёненія. ни сліянія личностей. Личность остается тою же, только воля этой личности ослабъваеть и не можеть противостоять болье сильной воль. Сльдсвательно, въ сущности здъсь мы имъемъ дъло съ бользнями воли, а не лица.

Болъзни, ослабление или порабощение воли представляють собою и явления гипнотизма и внушения. Гипнотизмъ есть сноподобное состояние, вызываемое искусственно въ субъектъ. Внушение есть подчинение чужой воли волъ внушающаго. Внушаютъ обыкновенно субъектамъ загипнотизированнымъ, но внушаютъ также и находящимся въ нор-

мальномъ состояніи. Какъ гипнотизированіе, такъ и внушеніе совершаются въ сущности лишь силою духа гипнотизера и внушающаго. Выработаны методы гипноза и внушенія, но въ преобладающей степени это методы психологическіе, а не физіологическіе. Искать корень этихь явленій въ матеріи значить не приближаться, а уклоняться отъ возможности понять ихъ правильно. Въ доказательство возможности взаимодъйствія душь даже на громадныхь разстояніяхъ ссылаются еще на факты телепатін. Въ моментъ передъ смертью умирающіе являлись своимъ близкимъ и родственникамъ, находившимся отъ нихъ далеко. Зарегистровано много подобныхъ явленій. Составлена и научная гипотеза, объясняющая ихъ. Сущность ея состоить въ томъ, что воспріятіе одною душой состояній другой души аналогично дъйствію безпроволочнаго телеграфа. Нужно, чтобы одинъ нервный аппарать обладаль спеціально воспріимчивостью для воспріятія нервныхъ явленій другого аппарата. Написаны цълыя книги въ защиту существованія телепатическихъ явленій. Видными защитниками телепатіи являются англійскій физикъ Круксъ и знаменитый біологъ Уоллэсь написавшій книгу Miracles and modern spiritualism (у насъ подъ руками изданіе 1901 года), но справедливость обязываетъ сознаться, что все приводимое въ защиту телепатіи не можеть быть признано неотразимо убъдительнымъ. Въ разсказъ о необычномъ всегда привносится много безсознательныхъ или полусознательныхъ прикрасъ, которыя дёлають чрезвычайно затруднительнымъ изслёдованіе и объясненіе явленій. Поэтому вопрось о томъ-существуеть ли взаимодъйствіе душь въ такихъ поразительныхъ формахъ, о которыхъ говорятъ сторонники телепатіи, мы признаемъ открытымъ, но самый фактъ непосредственнаго взаимодъйствія душъ несомнъннымъ. Состояніе духа передается чужой душь. Для этого имьются не только индивидуальныя, но коллективныя доказательства. Однимъ изъ сильныхъ должно считать заразительность душевныхъ болъзней и вообще психическія эпидеміи.

Всѣ эти факты показывають, что у личности есть связь съ другими личностями. Связь эта проявляется нерѣдко въ патологическихъ формахь, но по сущеетву она нормальна и необходимо предполагается нравственнымъ единствомъ чело-

въчества. При повышении правственнаго чувства эта связь должна ощущаться сильное. Отсюда мы получаемъ, что развитіе личности, должно совершаться по двумъ какъ бы противоположнымъ направленіямъ. Съ одной стороны развитіе самосознанія, расширеніе умственнаго кругозора, воспитаніе воли есть процессь самоосвобожденія, процессь укръпленія и утвержденія своей свободы. Развитіе личности есть развитіе способности самоопредъленія. Не даромъ людей не развившихъ этой способности, подчиняющихся другимъ и дъйствующихъ по чужимъ вліяніямъ, называють безличными. Такимъ образомъ, развитіе личности направляеть и къ большей и большей свободъ, къ меньшей и меньшей зависимости, отъ окружающихъ. Но, съ другой стороны, нравственное развитіе должно усиливать чувство связи человъка съ другими людьми. А всякая связь есть ствсненіе. Не даромъ буддизмъ говорить; любовь приносить скорбь и потеря возлюбленныхь тягостна. Только христіанство объясняеть намъ смысль этого двойственнаго характера развитія личности. Процессъ освобожденія не есть процессъ разрыванія всякихъ связей. Онъ есть процессъ постепенной заміны связей ненормальных связями нормальными, связей необходимости связями свободы. Христосъ сказалъ: "познаете истину и истина сдълаетъ васъ свободными" (Ioan. VIII, 32). Ложь, предразсудки, суевърія опутывають и связывають человека, истина, познанія уничтожають эти путы и человъку для того, чтобы быть свободнымъ, нужно не освобождаться отъ познаній, а, наобороть, расширять и умножать ихъ. Далъе, свобода нужна человъку для свободной дъятельности. Но только та дъятельность и можеть доставлять отраду человъку, которою управляеть любовь. Христіанство и говорить: люби Бога и ближняго. Достойный объекть свободной деятельности есть благо. Тройственную форму имъетъ любовь къ ближнимъ: жалость-къ слабъйшимъ, сочувствіе-къ равнымъ, почтеніекъ старшимъ. Удовлетвореніе этихъ чувствъ путемъ свободной, а не принудительной дъятельности и дасть счастье. Мы говорили, что человъку присуща идея нормъ, сознаніе долга, это есть знаніе и чувство воли божественной. Противленіе этой воль есть гръхъ и влечеть за собою страданія, насильственное исполненіе этой воли тоже не даеть радости,

только въ свободномъ исполненіи божественной воли обрътается истинное счастье. Такое исполненіе сближаетъ человъка съ высшимъ объектомъ любви, наполняетъ душу его чувствами умиленія и благоговънія, ослабляетъ въ немъ до minimum'а земныя связи и заставляетъ чувствовать правду словъ апостола: "гдъ Духъ Господень, тамъ свобода" (2 Корине. III, 17).

Самый процессъ освобожденія наилучшимъ образомъ совершается не единичными а коллективными усиліями. Совмістно должны люди бороться за свободу и завоевывать ее себі. Непормальныя условія жизни сдізлали то, что люди борются изъ за свободы другъ съ другомъ, но нормальный процессъ освобожденія состоитъ въ томъ, чтобы всі люди подчиняли царство матеріи власти духа. Процессъ міровой исторіи съ своей положительной стороны и состоить въ томъ, что духъ постепенно покоряєть и будеть покорять матерію.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

### Побъда духа надъ матеріею въ прошедшемъ.

Духъ есть самостоятельное начало, онъ не можеть быть производною величиною отъ силъ физическихъ, его нельзя мыслить функціею матеріи. Это — съ одной стороны, но съ другой — проявленія духа зависять отъ того, въ какихъ условіяхъ и комбинаціяхъ оказываются поставленными физическія силы, и жизнь духа проявляется лишь въ крайне ограниченномъ уголкъ извъстнаго намъ міра. На самомъ дълъ сколько бы ни фантазировали досужіе люди о многочисленности обитаемыхъ міровъ, они не знаютъ такихъ міровъ, не представляють себъ, какая жизнь можеть существовать на нихъ, какія ея условія, какова ея духовная высота. Люди знаютъ лишь жизнь на землъ — на маленькой планетъ солнечной системы, и на этой планетъ живетъ приблизительно всего полторы тысячи милліоновъ человъкъ. Это все, что знаетъ нравственно-разумный человъкъ во всей

неизмъримой вселенной. Но и эти разумно-правственныя существа находятся въ страшной зависимости отъ природы; достаточно чрезвычайно незначительныхъ измёненій ихъ физической природы, чтобы перестала проявляться ихъ природа духовная; нужно постоянно заботиться о своемъ тълъ, приспособлять его къ внешнимъ условіямъ, чтобы можно было жить духомъ и то во всякомъ случат очень не надолговсего лишь на нъсколько десятковъ лътъ. Но если такъ, то при всей самостоятельности духа матерія нифеть падъ нимъ пріоритетъ, господство; будучи самостоятельнымъ по происхожденію, духъ оказывается не только подчиненнымъ, но порабощеннымъ матеріи. Матерія оказывается силой міра. Количество одушевленныхъ тель на земле относится къ числу неодушевленныхъ, какъ весьма ничтожная дробь къ единицъ. Тъла существъ одушевленныхъ находятся во власти неодущевленной природы, а затъмъ, оказывается, и души паходятся во власти заключающихъ ихъ телъ. Матеріализмъ, повидимому, правъ, провозглашая матерію владычиней вселенной.

Если взглянуть на міръ въ одинъ какой либо моменть, то, пожануй, можно согласиться съ матеріализмомъ, но если взглянуть на міръ въ его исторіи, отвъть должень быть данъ совершенно иной. Представимъ себъ глубокую, глубокую ночь, мракъ всюду непроницаемый, только на восточномъ горизонтъ замътны слабые проблески бъловатаго свъта. Въдь, естественно подумать, что этому слабому свъту никогда не одолъть могучаго мрака, но если мы будемъ наблюдать судьбы этого свъта въ теченіе нъкотораго мени, у насъ явятся основанія для иного вывода. Мы увидимъ, что свътъ растетъ, что не онъ поглощается мракомъ, а мракъ разсъевается около него, что свътъ становится интенсивнъе и цвътнъе. Не будемъ продолжать наблюденія, остановимся на этомъ. Мы видимъ постепенное распространеніе новой силы — силы свъта и видимъ, что сила мрака по отношенію къ ней оказывается пассивною и отступающею, у насъ естественно возникаеть падежда, что силою свъта будеть побъждень мракь, что свъть въ будущемъ освътить все до крайнихъ предъловъ земли. Тъ же самыя надежды относительно побъды духа подсказываеть намъ исторія міра. Жизнь разума, жизнь духа растеть. Во всёхъ

космогоническихъ легендахъ, равно какъ и во всѣхъ научныхъ изслѣдованіяхъ представляется, что процессъ міровой исторіи есть процессъ постепеннаго превращенія хаоса въ космосъ, процессъ устроенія неустроеннаго, процессъ развитія красоты и совершенствованія. Какъ будто бы разумъ постепенно воплощается въ мірѣ и, наконецъ, въ человѣкѣ онъ достигаетъ самосознанія.

Обратимся къ общепризнаннымъ фактамъ наукъ, говорящихъ намъ объ исторіи міра.

Первый періодъ въ исторіи нашей земли наука о ея прошломъ называетъ азоическимъ. Тогда не было жизни, пустынная земля носилась по небесному пространству не имъя обитателей. Затъмъ начался палеозопческій періодъ. Жизнь сначала явилась въ простришихъ и очень немногочисленныхъ формахъ. Несомнънные остатки организмовъ мы находили въ слояхъ силурійской формаціи. Водоросли, представители нъкоторыхъ типовъ безпозвоночныхъ (особенно ракообразныхъ) и нъкоторыя рыбы (cephalaspis), подобныя которымъ не существують теперь, вотъ все, что мы находимъ въ ту пору. Принципъ постепенности развитія долженъ вести насъ къ мысли, что раньше существовали еще болъе простышия формы, что всъ слыды ихъ исчезли, но мы будемъ въ изложени избъгать гипотезъ и опираться лишь на факты, считающіеся несомнічными въ науків. За силурійской въ стратиграфическомъ (а следовательно и въ хронологическомъ) норядкъ слъдуетъ девонская формація. Здъсь въ первый разъ встръчаются слъды сухопутной жизни. Жизнь, какъ растительная, такъ и животная, являеть значительно больше разнообразія. Кром'в различных классовъ тайно-брачныхъ мы встръчаемъ уже здъсь нъкоторыя саговыя и хвойныя растенія, мы встръчаемь нокоторые новые тины животныхъ организмовъ (osteolepis). Но здъсь нътъ еще ни птицъ, ни млекопитающихъ, ни того общирнаго класса растеній, которыя носять имя двусьмянодольныхь и которыя мы считаемъ наиболъе совершенными. Въ слъдующую каменноугольную эпоху несомнино растительность получила широкое развитіе на землі, но пусть не думають, что она была разнообразной и представляла тъ образы красоты, которые мы видимъ въ современныхъ цвътахъ и деревьяхъ. Всъмъ извъстны тъ травы, которыя носять имя

хвощей, плауновъ, напоротниковъ. Между прочимъ, общая черта у нихъ всъхъ та. что они никогда не цвътуть, не исключая ночи и подъ Ивана Купалу. Въ каменноугольную эноху поверхность земли и была покрыта главнымъ обравомъ растеніями этихъ видовъ, только тогда они были не травами, а деревьями, достигавшими болъе 15 сажень высоты и имъвшими болъе полсажени въ діаметръ. Таковы каламиты (хвощи), сигилляріи, лепидодендроны (илауны). Было тогда уже довольно много цикадовыхъ и шишконосныхъ растеній, но главнымъ образомъ царили тайнобрачныя. Теперь представимъ себъ, что какой-нибудь высокоразвитый мыслитель съ другого міра, путешествуя по междупланетному пространству, попаль бы въ то время на нашу вемлю. Безъ сомнвнія ландшафть, развернувшійся предъ нимъ, онъ нашелъ бы унылымъ и однобразнымъ, какимъ находимъ и мы его реставрацію въ учебникахъ фитопалеонтологіи. Очень естественно, что нашему мыслителю пришли бы въ голову слъдующія соображенія: зачьмъ, для чего растуть эти упылыя чешуйчатыя или звъздчатыя растенія. Если даже допустить, что въ нихъ есть своеобразная красота, то этою красотою никто не наслаждается и не будеть наслаждаться, пользы они никому не приносять, они не могуть даже служить пищею для техъ организмовъ, которые населяють землю. Несомнънно, что природа производить много безцъльнаго, она произвела ихъ и она ихъ уничтожить, никому не были полезны они и никому не принесеть пользы ихъ смерть. Разсуждая такъ, нашъ мыслитель вналь бы въ глубокое заблуждение. Эти, по его мнънію, безполезныя деревья природа впостъдствіи превратила въ каменный уголь, который такъ нуженъ современному человъчеству. И безъ сомивнія эти формы жизни по существу были нужны, какъ необходимое условіе для польденія тохъ формъ, которыми наслаждаемся и польвуемся мы нынъ. Слъдующая за каменноугольною пермская эноха заключаеть собою палеозоическій періодь. Затемь вь исторіи земли паступаеть новый періодъ, носящій шмя мевозойскій. Въ составъ его входять тріасовая, юрская и мъловая эпохи. Названіе мезозонскій особенно приложимо къ фаунъ этого періода. Животныя, которыя тогда наседяли землю, являють собою образцы какихъ то странныхъ

межеумковъ, какія-то прайне неустойчивыя формы, промежуточныя звенья между тъмъ, что было въ прошедшемъ, и между тъмъ, что должно было явиться въ будущемъ Здъсь мы встръчаемъ летающихъ ящерицъ (птеродактилы), которыя по однимъ признакамъ должны быть отнесены къ птицамъ, а по другимъ-къ ящерицамъ. Мы находимъ здъсь птицъ съ зубами (археоптериксы), которыя еще носятъ въ себъ слъды низшей природы, чъмъ природа птицъ. Впервые здвсь (въ юрскую эпоху) являются следы млекопитающихъ. Появляются двусфиянодольныя расгенія. Растенія низшихъ типовъ начинаютъ сокращаться и уменьшаться въ своемъ развитіи. Папоротники изъ громадныхъ деревьевъ превращаются въ низкіе кустарники. Посмотримъ на рисунки, изображающіе жизнь въ этомъ періодъ. Положимъ, эти рисунки по всей въроятности отличаются очень слабою върностью, но повфримъ имъ хотя въ немногомъ. Мы видимъ, что жизнь стала гораздо разнообразите, чтмъ въ предшествовавшій періодъ, но однако гораздо менъе разнообразна, чъмъ современная, и затъмъ, какія здъсь все неуклюжія, нескладныя, какъ бы неудачныя формы. Всматриваясь въ жизнь животныхъ, мы видимъ, что одинъ только принципъ царилъ тогда, принципъ борьбы за существованіе; страшное развитие зубовъ и челюстей у представителей тогдащней фауны яспо показываетт, что тогда мъсто на ширу жизни можно было завоевывать лишь зубами; мозга, суля по малому объему черепнаго ящика тогдашнихъ животныхъ, на землъ было немного. Затъмъ наступаеть кенозойскій періодъ. Онъ состоить изъ зоценовой, одигоценовой, міоценовой и пліоценовой эпохъ. Здысь начинается заря повой жизни. Умножается количество млекопитающихъ и на місто умирающихъ формъ постеценно являются или подобныя тымь, которыя существують пынь, или прямо ты же самыя. Міръ мало по-малу начинаеть принимать тогъ видь, который онъ имъетъ нынъ. За кенозоическимъ слъдуеть новъйшій. Въ теченіе этого періода пока окончились двъ эпохи: плейстоценовая и ледниковая. Здівсь, мы видимъ, является человъкъ. Природа ко времени появленія человъка характеризуется величіемъ, красотою и разнообразіемъ животныхъ и растительныхъ формъ, какихъ она не имъла никогда въ прошедшемъ. Могуть сказать, казимь образомъ

современная природа является теперь болъе величественною, чёмъ въ прошедшемъ, когда въ прошедшемъ подъ нашими широтами разгуливали мамонты, эласмотеріи, нещерные медвъди, а теперь мы не видимъ ничего подобнаго. Но когда идеть рычь о величін природы, нужно имыть въ виду не одну какую-либо мъстность, а всю поверхность земли. Говорять о гигантскихъ растительныхъ формахъ прошедшаго, но баобабъ и многія пальмы настоящаго не устунають исчезнувшимъ растительнымъ гигантамъ прошлыхъ въковъ. Ни одно вымершее животное не можетъ соперничать по величинъ съ настоящимъ китомъ, довольно обычно достигающимъ 10 саж. длины и 4500 пудовъ въса. Но это еще не крайнія цифры, бывали такіе киты, скелеты которыхъ имъли въ длину 95 фут., а толщин. въ 18 ф., т. е., въ  $12^{1}/4$  и  $2^{4}/7$ . Съ другой стороны, если въ нъкоторыхъ мъстностяхъ жизнь стала представлять менфе величественныя формы, то тамъ или явилось величіе иного рода, или надъ величіемъ получила преобладаніе красота или вмѣсто того и другого явились благопріятныя условія для развитія ума. Такъ, современная флора Гренландіи бъднъе той, которам была на ней прежде, но за то гренландскіе ледники являютъ собой такой образь величія, возбуждающій чувство высокаго, котораго не знаетъ прошедшее. Мы утверждаемъ, что красоты въ природъ теперь болъе, чъмъ когда бы то ни было. Животныя формы прошедшихъ въковь имъли видъ чего-то мягкаго, слизистаго, неустойчиваго, они были добны формамь слизняковъ, которые никогда не могуть возбудить въ насъ чувства эстетическаго удовольствія. Животныя формы настоящаго представляють собою нъчто законченное и граціозное. Статпая лошадь, хорошенькое колибри нравятся намъ, но ихтіозавры, плезіозавры не возбуждають ничего кромъ чувства отвращенія. Что касается до растеній, то пестрый коверь цвфтовь, украшающій наши луга и поля, не быль извъстень прошедшему. Тамъ сначала преобладала древесная растительность, затъмъ кустарники и затъмъ уже начинаетъ получать преобладание расгительность травяная. Въ общемъ жизнь на землъ направдялась отъ простого и однообразнаго къ сложному и многообразному, отъ менње красиваго, менње разумнаго и менъе благороднаго къ болъе красивому. болъе разумному и болъе благородному.

Французскій палеонтологъ Альбертъ Годри, эволюціонисть, разсматривающій человіка, какъ происшелшаго отъ животныхъ типовъ, издалъ въ 1896 г. Essai de Paléonthologie philosophique, въ которомъ развилъ мысль, что исторія органического міра на землів есть исторія совершенствованія и что причину этого совершенствованія нужно искать въ Богъ. Намъ нътъ нужды непремънно становиться на сторону признаваемой имъ теоріи происхожденія видовъ, но ученые всъхъ направленій безъ сомнънія согласятся, что последовательность въ развитіи животнаго міра шла приблизительно такъ и по темъ самымъ этапамъ, которые указываетъ Годри. Въ природъ наблюдается постепенное умноженіе различныхъ существъ, ихъ дифференціація. Увеличивается различіе между существами. Параллельно съ этимъ происходить дифференціація органовь въ организмахъ. Сначала, положимъ, все тъло въ организмъ играло роль пищепріемника и пищеварительнаго аппарата, а затъмъ является типъ организмовъ кишечнополостныхъ, которые снабжены для цълей питанія спеціальнымъ органомъ. Появляются организмы съ органами болъе развитыми. Особенно важнымъ является проследить развитіе нервной системы. Сначала являются организмы, у которыхъ все тело представляеть собою чувствующе-двигающій аппарать, затэмъ возникають организмы, у которыхъ ощущенія и импульсы движенія передаются по опредъленнымъ путямъ. Пути эти разнообравятся. Вследствіе этого и деятельность организмовъ становится болъе разнообразною. Съ развитіемъ нервной системы дифференцируются органы чувствъ. Параллельно съ ихъ дифференціаціей должно возвыщаться и развиваться психическое начало. Безспорно, конечно, что психика монеры, рака и собаки стоятъ на очень различныхъ ступеняхъ. Но до человъка на землъ не было существа сознательно разумнаго и нравственнаго. Красота была, была и жизнь, были и радости жизни, но не было того, кто могъ бы оцвнивать эту красоту, оцънивать существующія блага, кто могъ бы сознательно содъйствовать умноженію красоты и благъ. Въ лицъ человъка на землъ появилось такое существо.

Исторія челов'ячества изв'ястна гораздо лучше, чімъ исторія геологическая. Главные этапы этой исторіи устано влены съ несомнънностію. Сначала является человъкъ нещеръ и каменныхъ орудій, затъмъ наступаетъ въкъ металловъ. Затъмъ, возникаютъ культурныя государства-Ассировавилонія и Египеть; развиваются архитектура, живопись, скульптура, право, этика, религіозная литература, поздяфевъ Египгъ даже беллетристическая. Затъмъ, въ греко римскомъ мірф культура поднимается на несравненно высшую ступень. Новые народы, вступившіе въ слідь за греками и римлянами на арену исторіи, не могли воспринять и усвоить эту культуру сразу. Для этого потребовались въка. Но усвоивъ ее и установивъ дъло ея дальнъйшаго развитія, они внесли въ культурную работу новое начало, которое и обезнечивало ея плодотворность и ускоряло достижение цънных в результатовъ. Это новое начало было систематическимъ изученіемъ дъйствительности. Это должно было вести въ теоретическомъ отношеній къ скоръйшему познанію истины, въ практическомъ-къ большему и большему подчинению себъ физическаго міра. Знаніе дъйствительности даетъ возможность ея эксплоатаціи. Теперь несомнінно, что культура охватываеть все большій и большій кругь человічества и поднимается все на высщія и высшія ступени. Современная культура можеть погибнуть только со всёмъ человечествомъ вместь, не можетъ, повидимому, она и задержаться въ своемъ развитіи, ибо прежде движеніе человъчества впередъ совершалось случайно и наугадъ, теперь оно совершается постоянно по обдуманному и-вообще-несомивно върному плану. Человъчество совершенствуется во всъхъ отношеніяхъ: умственномъ, правственномъ и эстетическомъ. Мы признаемъ въ человъкъ существование свободной воли, отсюда для насъ понятно, что и при повышеніи развитія могуть появляться новыя заблужденія и даже заблужденія грубыя. Что было бы непонятно, если бы допустить, что усовершение людей есть развитіе какого-то единаго мистическаго человъчества подъ воздъйствіемъ Божества, какъ это представляль Гердеръ. или что это развитие есть развитие абсолютнаго Духа, какъ это предполагалъ Гегель или что это есть развитие по принпипу необходимости, какъ это мыслить матеріализмъ. Нътъ.

это усовершеніе челов'ячества есть усовершеніе людей, его составляющихъ, и такъ какъ анализъ душевныхъ способностей человъка показываеть намъ, что человъчество скорте можеть желать только усовершенія, чемь усовершаться собственными силами, то мы должны предположить, что это усовершеніе производится подъ воздайствіемъ высшаго абсолютнаго Разума, управляющаго жизнью вселенной. Мы говоримъ, что люди могутъ только желать усовершенія, но не усовершаться. Это требуеть разъясненія. Припомнимъ, какъ совершаются открытія, какъ сами мы решали какія-либо задачи, вопросы и недоумънія. Развъ отвъть на занимающій насъ вопросъ не являлся для насъ некоторымъ видомъ внезапнаго озаренія? Путемъ последовательнаго мышленія можно вывести заключение въ силлогизмъ или ръщить составленное уравненіе въ алгебръ; но для того, чтобы найти посылки или нужные элементы для решенія задачи, всегда требуется нъкоторое откровеніе. Это въ области умственной. То же самое мы видимъ и въ сферъ нравственной. Развъ лишь только кто захочеть стать добрымь или захочеть перестать питать на кого-либо злобу, развъ сейчасъ же его сердце исполняется благими помышленіями? Нътъ, мпрное настроеніе нашего духа зависить не оть нась. "О, Боже! миръ пошли его душъ мятущейся и бурной", говоритъ Офелія о Гамлеть. Миръ душь посылается свыше. Какъ научныя открытія представляются какъ бы діломь откровенія, такъ произведенія художественнаго творчества всегда представлялись дёломъ божественнаго вдохновенія. Когда поэтъ "и звуковъ и смятенья полнъ" берется за перо и пишетъ намъ Фауста, когда Фидій своимъ резцомъ вырезываль Зевса, и когда Моцартъ составлялъ ноты для своего Донъ-Жуана, развъ ихъ состояніе было нормальнымъ состояніемъ людей, дел ющихъ ариеметическія выкладки или пишущихъ канцелярскія бумаги? Нфть, они должны были чувствовать необычайный подъемъ духа, ихъ взорамъ предносились необычайные образы, и они, подавляемые силою охватившаго ихъ вдохновенія, брались — кто за перо, кто за резецъ, кто за ноты. Человъчество по пути усовершенія ведуть впередъ геніи. Говорять, что они посылаются челов'вчеству свыше, чтобы "не заглохла нива жизни". Въ этихъ поэтическихъ выраженіяхъ есть много истины. Поскольку человъчество желаеть усовершенія и поскольку оно дізлаеть себя способнымъ къ нему, постольку это усовершение дается ему. Такъ движеніе человъчества впередъ совершается по нашему представленію подъ воздійствіемъ двухъ факторовъ-свободной воли людей и Высшаго Разума. Исторія челов'вчества показываеть намъ, что человъчество направляется впередъ и впередъ. Это должно ободрять каждаго въ его дъятельности. Въ основъ дъятельности каждаго лежитъ сознательное или несознательное предположение ея разумности и цълесообразности. Но наши дъйствія на самомъ дъль будуть разумны и цълесообразны лишь тогда, когда окажется, что разумна и цёлесообразна жизнь всего человёчества. Изъ этого предположенія мы исходимъ въ своихъ дійствіяхъ и теперь видимъ, что это предположение оправдывается для насъ и историей развитія нашего собственнаго духа. Нашъ личный духъ развивается также, какъ и все человъчество. Когда мы рождаемся, нашъ духъ является совершенно безсодержательнымъ и чъмъ-то неопредъленнымъ, ибо сознание своего "я" отсутствуеть, затымь онь постепенно наполняется содержаніемъ и пріобрътаетъ опредъленность (сознаніе своего "я"). Содержаніемъ духа являются его знанія, его настроенность и его стремленія. Въ области расширенія познаній духъ прогрессируетъ съ перваго момента своего существованія и до конца своего земнаго бытія. Иногда, повидимому, это бываеть не такъ. Человъкъ забываеть то, чему его учили, его способность соображенія и его намять слабъють. Но это только повидимому. Психологія, какъ мы уже говорили, учить насъ, что ничто изъ души не можетъ исчезнуть безследно и что при благопріятных условіяхь все, воспринятое некогда душою, можеть сделаться свободнымь ея достояніемъ. Теорія Бергсона говорящая, что факты не забываются, а утрачивается способность вызывать воспоминанія въ поле сознанія, подтверждается самонаблюденіемъ. Когда человъкъ что-нибудь забылъ и хочетъ вспомнить, онъ ищетъ моста, по которому онъ могъ бы дойти до забытаго, ему нужна и бываеть достаточна ассоціація, которая бы связала настоящее съ прошедшимъ. И разъ такая ассоціація пайдена, прошедшее всилываеть. Потеря памяти есть потеря дорогь къ прошедшему, но дороги всегда могуть быть возстановлены

и замъчательно, что наибольшее возстановление ихъ происходить въ тъхъ случаяхъ, когда ослабляетзя связь матеріи съ духомъ. Матерія какъ бы вредитъ воспоминаніямъ. Что касается до настроенности духа, то здъсь жизнь духа можетъ состоять и не въ усовершении, но въ ухудшении. Усовершеніе здісь должно состоять въ томъ, что человінь будеть пріобратать себа все болаве и болаве добрыя чувства, но мы знаемъ, что иногда сердце человъка, чъмъ болъе онъ живеть, тамъ более ожесточается, какъ ожесточалось некогда сердце фараона при Монсеъ. Однако и при такихъ условіяхъ, кажется, способность различать доброе и злое должна усиливаться. Наконецъ, въ области эстетической человъкъ прогрессируетъ всю жизнь. И если иногда говорять, что вкусъ такого-то испортился или способность оцфнивать прекрасное ослабъла, то это понижение эстетическаго вкуса является столь же кажущимся, какъ кажущимся является забвеніе душою того или другого факта. Такимъ образомъ, духъ, мы видимъ, тоже все стремится къ большему и большему совершенству, какъ къ тому же стремится и человъчество и повидимому вся природа.

Исторія представляеть намъ побъдоносное движеніе человъческаго разума впередъ. Было не мало пораженій. Не только стихіи губили начинанія разума, но этимъ начинаніямъ вредили и темныя духовныя силы. Однако въ общемъ разумъ неизмънно одерживалъ побъду. Онъ постепенно побъждалъ пространство, время, природу и не только физическую, но и темные эгоистическіе инстинкты духа постепенно подавлялись разумомъ. Такъ несомнънно, что исторія духа со времени его возникновенія на землі до настоящаго момента есть исторія его побъды надъ матеріей. Но, въдь, бой не конченъ. Кому будетъ принадлежать побъда окончательная? Мы говорили о темной ночи постепенно побъждаемой свътомъ приходящимъ съ востока. Это такъ. Но, въдь, за днемъ снова слъдуетъ вечеръ и ночь. Не будетъ-ли того же и въ исторіи земли? За подъемомъ духовной культуры не последуеть ли ея упадокъ и наконецъ гибель, не осуществится-ли пророчество Байрона, говорящее о будущемъ въ формахъ прошедшаго:

> The waves were dead, the tides were in their grave, The moon, their mistress, had expired before;

The winds were wither'd in the stagnand air, And the clouds perish'd; Darkness had no need Qf aid from them—She was the Universe <sup>1</sup>.

Нътъ; не будетъ этого.

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

## Побъда духа надъ матеріею въ будущемъ.

Процессъ геологическій и процессъ историческій были процессами постепеннаго распространенія власти духа и постепеннаго ограниченія власти матеріи. Но можетъ-ли прошедшее ручаться за будущее? Движеніе, которое казалось поступательнымъ, не можетъ-ли оказаться въ концф концовъ круговымъ? Власть духа дойдетъ до кульминаціоннаго пункта, затъмъ постепенно начнетъ ослабъвать, станетъ преобладать власть матеріи; достаточно, въдь, не много понизиться температуръ или нъсколько усилиться проявившимъ уже въ послъднее время большую дъятельность землетрясеніямъ, и отъ культуры возникшей на землъ не останется воспоминаній. Исторія вернется къ своему исходному пункту, когда не было человъка, который бы воздъдываль землю, затьмъ, можеть быть, начнеть свой циклъ сначала. Но если даже представить, что поступательное движение духовной культуры идеть въ безконечность и вмъсть съ тьмъ принять, что духовное содержание каждаго человъка, его личность уничтожается съ тълесною смертію, то и тогда нельзя торжествовать побъду духа. Тогда окажется, что поступательное движение совершаеть не духъ. а эволюціонирують идеи, познанія. Люди, это-только этапы, черезъ которые проходять, развиваясь, математика, науки о матеріи, науки біологическія, науки о людяхъ. Моймозгъ или мой духъ — въ данномъ случав это все равно, - это только мъсто временнаго пребыванія нъкоторыхъ познаній,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The poetical works of lord Byron, Edinburg Sands and C-ny p. 88-89.

которыя потомъ перейдутъ въ головы последующихъ поколъній въ пріумпоженномъ и исправленномъ видъ. Но на самомъ дълъ познанія, иден мертвы и имъютъ цънность лишь, какъ принадлежность человъческаго духа. Воть почему тотъ, кто вфрить въ прогрессъ, долженъ вфрить въ безсмертіе этого духа. Собственно говоря, признаніе этого безсмертія вытекаеть съ логическою необходимостью изъ признанія принципа сохраненія эпергіи духовной, но нельзя строго доказать факть сознательнаго безсмертія. Въ пользу его приводится факты явленія живымъ умершихъ, но эти факты оспариваются. Приводятся психологическіе доводы, важнъйшій-сохраненіе памятью, котя и въ скрытомъ видъ, безусловно всего, что переживаетъ человъкъ; наконецъ, приводятся телеологическія соображенія. Нашъ разумъ требуетъ, чтобы наша дъятельность была разумной, но эта дъятельность будеть разумна только тогда, если мы будемъ работать для въчности и притомъ для въчности собственной, нбо въчно сущій Богъ не нуждается въ нашей работъ. Телеологія въ настоящее время особенно усердно подвергается осмъянію, и конечно телеологическія соображенія не могуть претендовать на тождество съ математическими доказательствами. Но если бы каждый проанализировалъ стремленія своего духа до сокровенной глубины, то онъ увидълъ бы, что въ немъ живеть въра въ собственное безсмертіе во имя телеологіи, хотя бы онъ очень основательно и подробно доказываль въ ученыхъ трактатахъ, что безсмертія не существуетъ. То, что мы живемъ будущимъ, а не настоящимъ, показываеть, что мы, существуя во времени, тяготвемъ къ въчности. Передъ нами всегда - цъли, и безцъльные поступки насъ возмущають. Какъ же мы должны бы были возмущаться безцёльностью нашего бытія, если бы мы были твердо убъждены, что оно только врзменно. Вотъ почему мы ръшительно утверждаемъ, что въра въ безсмертіе, хотя въ скрытомъ и иногда очень слабомъ состояніи-живеть въ душъ каждаго человъка.

Этой въръ отвъчаетъ фактъ, что и ничто прошедшее не уничтожается. Во 1) отъ каждаго предмета въ пространство идутъ лучи со скоростью около 280 тысячъ верстъ въ секунду, а иные лучи и съ иною, несущіе отраженіе или образъ этого предмета. Въ 2) непроницаемости не суще-

ствуетъ; поэтому лучи, несущіе образъ предмета, идутъ не отъ поверхности только его, но отъ всёхъ его точекъ, лучи всевозможнымъ направленіямъ скульптурные несуть по образы предметовъ, несутъ ихъ въ безконечность, слъдовательно, въчно, и никакія преграды не могуть ни остановить ни уничтожить этихъ лучей. Такимъ образомъ, прошедшее сохраняется въ вселенной, и этотъ физическій фактъ, думаемъ, нъкоторымъ образомъ примиряетъ позитивистовъ съ метафизиками. Позитивисты хотятъ знать только явленія, метафизики-только сущности. Но разъ всякое явленіе, возникнувъ, существуетъ въчно, оно уже есть своего рода сущность. Новыя явленія не сміняють старыхь, а присоединяются къ старымъ. Такимъ образомъ, происходить не смѣна явленій, а ихъ наростаніе. Отсюда вытекаеть, что собственно нътъ прошедшаго, что все прошедшее есть настоящее и что прошедшимъ мы называемъ его только потому, что оно отъ насъ отошло на то или другое геометрическое разстояніе. Для разныхъ существъ міра одни и тъ же явленія могуть оказаться прошедшими, настоящими и будущими. Извержение Везувія и землетрясение въ Калифорніи 1906 г. для жителей земли прошедшія явленія. Для жителей Сиріуса, если бы таковые существовали, оно есть будущее и станетъ настоящимъ черезъ 8 лътъ, а на какой либо звёздё оно можеть быть объектомъ наблюденія въ данный моменть. И для жителей земли настоящими постоянно оказываются такія явленія въ сферф неподвижныхъ ввъздъ, которыя имъли мъсто много лъть назадъ. Все прошедшее есть и настоящее, и только при такомъ пониманіи настоящее и оказывается реальностью, ибо иначе, оно есть только не имъющая протяженія грань, отдъляющая то, что уже прошло, отъ того, что еще не наступило. Какъ возникающее въ области физической сохраняется на всегда, такъ то же самое имфетъ мъсто и въ сферъ психической. И здъсь происходить не смъна, а наростание психическихъ состояній, отъ наблюдающаго, "я" и изъ поля сознанія отходять далве и далве пережитыя состоянія духа, но отходять однако далеко не такъ быстро, какъ лучи свъта, и часто вызываются въ поле сознанія съ большою легкостью, между тъмъ какъ въ области физической мы пока не располагаемъ

средствами и орудіями догонять явленія, уходящія въ прошелшее.

Такъ сохраняются и физическія явленія и психическія состоянія. Въ мір'в происходить наростаніе, развитіе, прогрессъ. Такой процессъ не можеть быть кругомъ, ибо для того, чтобы повторилась исторія міра, нужно, чтобы она уничтожилась, но прошедшее не можетъ уничтожиться, следовательно, не можеть и повториться. Законы и факты міровой исторіи оправдывають нашу въру въ прогрессь, все въ большее и большее торжество духа, но вотъ какой вопросъ вызывается этою върою: каковы въ концъ концовъ должны стать взаимоотношенія матеріи и духа? Мы видимъ. что на землъ конечнымъ удъломъ всъхъ людей является смерть-отдъление души отъ тъла, духъ освобождается отъ узъ матеріи. Навсегда ли въ этомъ актъ порывается связь духа и матеріи или нъть? Многіе думають, что навсегда, но исповъдуемая нами богооткровенная религія учить иначе. Духъ и матерія на землъ находятся во взаимодъйствіи, въ смерти происходить прекращение этого взаимодъйствия, но это прекращение нельзя разсматривать, какъ побъду духа надъ матеріей. Въдь, если въ смерти духъ освободился огъ власти матеріи, то съ другой стороны — и матерія освободилась отъ власти духа. Это-не побъда, а только разрывъ сношеній. Нормальными взаимоотношенія матеріи и духа будуть, когда духь соединится съ матеріею такъ, что она будеть совершенно подчинена ему и онъ будеть направлять физическія силы всецто на служеніе идеальнымъ цтлямъ.

Тоть порядокь міровой жизни, который мы называемь естественнымь и который чуждь нравственнаго элемента, порядокь стихійный должень постепенно и по частямь преобразовываться. Господь сказаль ученикамь Своимы, истинно говорю вамы: если вы будете имыть візру сы горчичное зерно, и скажете горіз сей: перейди отсюда туда, и она перейдеты и ничего не будеть невозможнаго для вась (Ме. XVII, 20). Но вы томы порядків вещей, который намы представляется естественнымы, горы не только не двигаются по воліз человізка, напротивы, порою надвигаются на него, вопреки его воліз. Земля не только не производить для человізка всего, что ему нужно, но производить то, что для него вредно и пагубно. Господы сказаль: "увізровав-

шихъ будуть сопровождать сіи знаменія: именемъ моимъ будуть изгонять бъсовъ; будуть говорить новыми языками; будуть брать змъй; и если что смертоносное выпьють, не повредить имъ; возложать руки на больныхъ и они будутъ здоровы" (Мрк. XVI, 17-18). Въ обычномъ порядкъ вещей мы видимъ не господство человъка надъ бъсами, а подчиненіе человъка злому, бъсовскому началу. Отмівчають, что жизнь озлобляеть однихъ, развиваеть эгонямъ въ другихъ, дълаетъ равнодушными къ чужимъ страданіямъ, создаетъ филистеровъ, всф помыслы и заботы которыхъ вращаются, какъ около нъкотораго неподвижнаго центра, около мысли, о собственномъ благополучін и еще благополучін своей семьи. И ради этого призрачнаго благонолучія совершаются и легальныя, и нелегальныя преступленія. Не только смертоносное теперь убиваетъ людей, но и то, что создано на потребу человъка, часто оказывается вреднымъ для ихъ больной и испорченной природы. Возложение рукъ на недужнаго не только не исцёляеть недужнаго, но порою заражаеть недугомъ того, кто совершаетъ это возложение. Этотъ порядокъ вещей, учить насъ богооткровенная религія, ненормаленъ. И Библія представляеть намъ, что этоть ненормальный порядокъ божественнымъ Промысломъ неръдко смінялся на пдеальный. Ковчегь чудеснымъ образомъ сохранилъ Нея, волны Чермнаго моря разступились передъ евреями, чудесно имъ доставлялось питаціе, Іорданъ остановиль передъ ними свое теченіе. Для върующихъ Божественное Провидение явно открывается въ чудесахъ и пророчествахъ. Въ самомъ шпрокомъ смислъ чудо есть явленіе или событіє не отвъчающее обычному коду явленій пли событій въ данной средъ. Несоотвътстві явленія условіямъ среды можеть, однако, имъть два направленія, оно можеть обусловливаться или темъ, что новое явленіе совершится по нормамъ назшимъ, чъмъ тв, какія дъйствують въ панной средв, или по нормамъ высшимъ. Ниспаденіе Навуходоносора до животнаго въ своемъ родъ есть чудо, но въ этомъ чудъ мы видимъ не поднятіе человъка надъ его естественнымъ состояніемъ, а ниспаденіе его въ состояніе нижеестественное. Когда Моисей сошель съ скрижалями завъта съ Синая, "лицо его стало сіять лучами" (IIcx. XXXIV, 29). Здъсь мы видимъ уже не порабощение духа материею, а,

наоборотъ, преображение и просвътлъние матеріи подъ воздъйствіемъ высокаго духа. Къ этому подчиненію матеріи духу и ведеть Промыслъ и онъ даеть вездв торжество духу, гдъ только духъ обнаруживаетъ въ себъ значительный запасъ нравственныхъ силъ или даже только способность къ высокому правственному развитію. И уже Ветхій Завъть представляетъ намъ, какъ людямъ, ходившимъ подъ суровымъ игомъ закона или даже блуждавшимъ въ дебряхъ языческихъ вфрованій, указывалась въ чудесахъ возможность новаго идеальнаго строя жизни на землъ. Совершались чудесныя насыщенія, исцълялись больные, воскрешались умершіе, препобъждались стихіи. Вмъсть съ этимъ въ пророчествахъ людямъ прямо какъ идеалъ указывался такой строй жизни, гдъ не будеть мъста влу и страданію. Исчезнеть эло среди людей. "И перекують мечи свои орала и копья свои -- на сериы, не подниметъ народъ народъ меча и не будуть болъе учиться воевать" (Ис. 4; ср. Мих. IV, 3). Исчезнеть эло въ природъ. "Тогда волкъ, будеть жить вмість съ ягненкомь, и барсь будеть лежать вифсти съ козденкомъ, и теленокъ и молодой девъ будуть вмъстъ, и малое дитя будеть водить ихъ. И корова будетъ настись съ медвъдицею, и дътеныни ихъ будуть лежать вмъстъ, и левъ, какъ волъ, будетъ ъсть солому. И младенецъ будетъ играть надъ норою аспида, и дитя протянеть руку свою на гирэдо эмфи. Не будуть делать зла и вреда на всей святой горъ Моей, ибо земля будеть наполнена въдъніемъ Господа, какъ воды наполняють море" (Ис. XI, 6-9). Пророчество вообще есть антиципація будущаго факта. Въ нъкоторой мъръ предвъдъніе будущаго необходимо для жизни. Мы вст бы погибли, если бы не предвидъли того, что должно происходить въ природъ и съ нами. Но кромъ этого предвъдънія въ сферъ физической для человъка нужно предвъдъніе въ сферъ нравственной. Для дъятельности ему нужна увъренность въ успъхъ дъятельности. Пророчества, представляющія собою частный видъ чудесъ или частный видъ Божественнаго Промысла, и сообщали ободреніе и увъренность человъку вь его начинаніяхъ. И Библія показываеть намъ, что Промыслъ, возв'ящая людямъ объ идеальномъ концф исторіи въ видф полнаго торжества добра надъ вломъ, постоянно открывалъ людямъ будущее.

знаніе котораго нужно было имъ для ободренія или для исправленія ихъ въ настоящемъ. Вождямъ предвозвъщалась побъда, пророкамъ—успъхъ проповъди; тъмъ, кто пргрязъ во гръхахъ—гибель. Всъ эти частныя пророчества стояли въ связи и соотношеніи съ важнъйшимъ пророчествомъ Ветхаго Завъта, что на землю явится Мессія—помазанникъ Божій, Который оснуетъ на землъ царство правды, и въ это царство будутъ вступать члены изъ всъхъ народовъ земли.

По мъръ того, какъ человъкъ совершенствуется, природа теряеть надъ нимъ свою силу и начинаетъ подчиняться ему. Это уже открывается въ области умственной, въ сферъ научной. Чёмъ более человекъ познаетъ природу, тёмъ болъе пріобрътаеть надъ ней власть, тъмъ (олъе находить возможнымъ избавляться отъ бъдствій, которыми она угрожаетъ, и извлекаетъ изъ ея даровъ полезное себв и другимъ. Но сама наука въ лицъ своихъ представителей вмъстъ съ тъмъ говоритъ здъсь человъку, что онъ никогда не станетъ властелиномъ природы, потому что въ сущности онъ есть только ея продукть. Достаточно несколько охладиться солнцу или измъниться эксцентрицитету земной орбиты, чтобы все человъчество со всею его цивилизацією было погребено подъ снъжными неленами. Христіанская религія говорить иное: совершенствуйтесь нравственно-и вы станете владыками міра. Человекъ ведеть съ животными жестокую войну. Хищники энергично истребляются на обоихъ полушаріяхъ. О волкахъ и медведяхъ въ Европе скоро останется одно только воспоминаніе. Наука умножаєть средства ихъ истребленія и ихъ истребляють. Умственное совершенствованіе человъка даеть ему побъду надъ животными и обусловливаеть гибель последнихъ. Религіозно-правственное совершенствованіе ведеть въ иному результату -къ подчиневію животныхъ человъку. Міръ не опустопіается, твари не гибнуть, но въ мірт устанавливается миръ. Житія повъствують намь, какь дикія и страшныя животныя были робкими и послушными слугами святыхъ. Св. Герасиму, спасавшемуся на Горданъ, служилъ левъ. Къ преподобному Сергію Радонежскому медвъдь приходилъ за пищею. То же самое разсказывають намъ о преподобномъ Серафимъ Саровскомъ. Нъчто подобное каждый могъ видеть или видълъ изъ насъ. Существуютъ укротители звърей. Суще-

ствують животныя, не нападающія на человъка. Такъ, американскій левъ-пума обнаруживаеть, говорять, по отношенію къ человъку удивительную покорность. Но все это только слабые отзвуки того идеальнаго порядка вещей, при которомъ человъкъ долженъ быть владыкою тварей. Теперь только отдъльные святые Божіи получають эти права владычества надъ тварями. Теперь вообще духъ подчиненъ тьлу. Бользни тыла угнетають духь, потребности тыла заглушають потребности духа. Теперь со стороны самыхъ идеальныхъ людей часто ведутся ръчи только о томъ, какъ накормить голодныхъ. Наука помогаетъ въ дълъ удовлетворенія потребностей тъла. Развитіе сельскохозяйственной промышленности усиливаетъ производство продуктовъ питанія, медицина борется съ бользнями. Но религіозно-нравственное совершенствованіе ведеть къ иному-къ побъдъ дука надъ потребностями тела. О святыхъ и угодникахъ Божінхъ мы читаемъ. что они постились по многу дней, не вкушая пищи совству, что питаніе ихъ было поразительно мало. Одна пебольшая просфора на недълю - довольно обычная пища подвижника. О недавно прославленномъ угодникъ Серафимъ всъ мы читали, какъ онъ питался въ затворъ. Невкушение пищи по суткамъ было для него обычнымъ дъломъ. Къ врачамъ угодники не обращались и они пребывали въ постоянной работъ, проводили ночи безъ сна и жили по 70-80 и болъе лътъ. Наука и опытъ борются со стихіями. Отъ холода устраивають теплыя жилища и заводять теплую одежду, оть грозы защищаются громоотводами, пытаются теперь устраивать градоотводы. Но объ угодникахъ Божінхъ мы знаемъ, что они ходили по снъгу босыми, не имъли теплой одежды и теплыхъ жилищъ. Когда ихъ ближнимъ угрожали стихіи, они молитвой разсвивали опасность. Каменная туча, нависшая надъ Устюгомъ, молитвою Прокопія Устюжскаго была отведена отъ города, и камни попадали на пустынномъ мъстъ, не причинивъ никому вреда. Силы природы препобъждаются силою духа. Самый основной міровой законъ-законъ тяжести и тоть, оказывается, препобъждается силою какого-то высшаго закона. Не даромъ у насъ много существуетъ сказаній о хожденіи по водамъ, поднятім на воздухъ, безвредномъ паденім съ высотъ. Промысль Божій охраняеть праведниковь во всёхъ путяхъ ихъ.

Въ этомъ отношеніи глубоко поучительнымъ является житіе новопрославленнаго святого, столь близкаго къ намъ по времени жизни—преподобнаго Серафима. Маленькимъ мальчикомъ онъ падаеть съ высокой колокольни и остается невредимъ. Взрослымъ онъ живетъ въ пустынномъ лъсу, и никакія опасности отъ звърей и стихій не угрожаютъ ему. Должно усовершаться религіозно-нравственно. По мъръ этого усовершенія будетъ исчезать зло среди людей и природа, болъе и болъе переставая вредить человъку, болъе и болъе будетъ служить его благу. Идеальный конецъ этого пути усовершенствованія указываеть апостолъ: "мы, но обътованію Его, ожидаемъ новаго неба и новой земли, на которыхъ обитаетъ правда" (2 Петр. III, 13).

Богооткровенная религія учить о воскресенін тъль. Раздъленіе души съ тъломъ есть временное явленіе. Энохъ и Илія не видъли смерти. Затъмъ, Библія говорить намъ о многихъ случаяхъ воскрешенія умершихъ, т. е. вторичнаго спединенія духа съ тъломъ. Эти воскрешенія были временны и за ними слъдовала вторичная смерть, но они прообразовали будущее всеобщее воскрешение. Величайшимъ событіемъ въ христіанской церкви является воскресеніе Христово. Ап. Павелъ говоритъ, что "если Христосъ не воскресъ, то въра наша тщетна" (1 Корине. 15, 17). Многіе западные богословы, повидимому, не понимають этого изреченія. Они върять въ безсмертіе души, но мысль о воскресеніи тълъ имъ чужда. Безсмертіе, по ихъ воозръніямъ, ожидаетъ насъ совствить въ иномъ мірть. Тогда, конечно, телесное воскресеніе Христово для нихъ является не только чімъ-то непонятнымъ, ненужнымъ, но даже прямо отступленіемъ отъ идеальной цёли, ибо оно явилось временнымъ возвращеніемъ на землю духа, уже было ушедшаго на небо. Но не такъ учитъ насъ новозавътное писаніе; оно, если позволительно такъ выразиться, въ своемъ родъ матеріалистично. Настаивая на великой важности факта воскресенія Христова, новозавътное благовъстіе, Новый Завъть, предвидить, что чъмъ важнъе факть, тъмъ естествениъе сомнънія относительно него и темъ необходиме строгія доказательства его действительности. И Новый Заветь указываеть на множество свидътелей и свидътельствъ воскресенія Христа. Эти свидътели и свидътельства прежде всего даются въ

Евангеліи. Писатель книги деяній св. апостоловь начинаеть съ заявленія, что Іисусъ "явилъ Себя живымъ по страданіи своемъ многими върными доказательствами, въ продолженіп сорока дней являясь и говоря о Царствіи Божіемъ" (1,3). Эта ссылка на многія вфрныя доказательства очень поучительна. Она показываеть, что событіе подвергалось сомнънію, оснариванію и изследованію и въ результате изследованія явились многія доказательства. Теперь оспаривають подлинность многихъ новозавътныхъ писаній. Но и съ отрицаніемъ принадлежности новозав'ятныхъ книгъ тъмъ писателямъ, которымъ онъ усвоены церковною традиціей, и съ признаніемъ сравнительно позднійшей даты ихъ происхожденія (далеко отъ 1-го въка ихъ теперь никто не отодвигаетъ), значеніе свидътельствъ не уничтожается. Кромъ того существують свидътельства, о подлинности и искренности которыхъ не можеть быть споровъ. Таково свидътельство ан. Павла въ 1 Корине. 15. Для того, чтобы отвергнуть значеніе этого свидітельства, можно допустить только одно: апостолъ ошибся. Апостолъ предвидитъ возможность этого допущенія и потому приводить "облакъ свидътелей" воскресенія. Онъ перечисляеть явленія Христа Киев, дввнадцати, болье, нежели изтистамъ братій, Іакову, всъмъ апостоламъ, ему самому Павлу (3-8 ст.).

Умершіе по Библіи воскресали и до Христа и силою слова Христа. Но ветхозавътные и новозавътные писатели не останавливають особеннаго вниманія на этихъ чудесахъ воскрешен.я, не обнаруживають опасенія, что имъ не повърять, не ділають изъ этихъ фактовъ широкихъ выводовъ. Но совершенно иначе они относятся къ воскресенію Христа и они называють Его первенцемъ изъ умершихъ. Какъ же Онъ-первенецъ, а дочь Іапра, сынъ наинской вдовы, четыредневный Лазарь? Писаніе раскрываеть намь, что тв воскресли съ тою же тълесною природою, съ которою умерли, и потому умерли опять. Христосъ возсталъ въ прославленномъ тълъ. Уже раньше въ преображени Онъ показалъ Своимъ ближайшимъ ученикамъ, что природа Имъ не только побъждена, но преображена и просвътлена. По воскресеніи Его тъло явило совершенно новыя свойства: оно обладало способностью всепроницанія (Онъ проходиль чрезъ затворенныя двери), могло становиться невидимымъ, могло не

подчиняться силъ земного притяженія, и въ то же время оно являло на себъ всъ индивидуальныя особенности - слъды ранъ. Возможно-ли все это? Науки о матеріи теперь должны сказать: да, возможно. Непроницаемости не существуеть и достаточно перевести матерію или энергію изъ одного состоянія въ другое, чтобы онъ могли проникнуть сквозь преграду обычно являющуюся непровицаемой. Точно также, если тъло будетъ поглощать или пропускатъ всъ падающіе на него лучи и не будеть ихъ отражать, оно станетъ невидимымъ. Наконецъ, дъйствіе закона тяготънія. Всякій изучавшій начала механики знаеть, что достаточно землѣ пріобръсти скорость вращенія вокругь оси въ 17 разъ большую, чёмъ теперь, чтобы тяжесть перестала дёйствовать на экваторъ. Если каждое тъло представить состоящимъ изъ молекулъ того или иного въса, то легко вычислить, съ какою скоростью должна вращаться каждая молекула, чтобы тъло совершенно потеряло въсъ, такъ сказать, эмансипировалась оть дійствія земной тяжести, причемь само тіло нисколько бы не измънилось, такъ какъ въ немъ не измънились бы молекулы и не измінилось бы ихъ взаимоотношеніе. То, что мы сейчасъ пишемъ, не есть плодъ фантазіи и не есть только теорія; нізть, аналогичные опыты уже производятся (разумъется, не на живыхъ людяхъ, а напр., въ воздухоплавательныхъ аппаратахъ-уменьшение въса частей аппарата чрезъ сообщение имъ быстраго вращательнаго движенія). Нервная система человъка есть аккумуляторъ энергіи, которую обычно называють нервнымъ электричествомъ, двигательные нервы сообщають импульсы, благодаря которымъ сокращаются или разслабляются мускулы. Но человъкъ теперь и въ слабой степени управляеть этой энергіей и совершенно не понимаеть, какъ ею управляеть, какъ его повельнія превращаются въ дъйствія. Дисциплина духа вообще усиливаеть эту власть. Матерія, переходя изъ одного состоянія въ другое, можеть тоже принимать видъ болье удобный для воздъйствія на нее духа. Матерія эволюціонируеть. Ап. Петръ говорить о какомъ-то таинственномъ, аллегорическомъ огнъ, подъ воздъйствіемъ котораго небо и земля преобразуются такъ, что на нихъ будетъ жить лишь правда. Это значить, что матеріальный мірь въ будущемъ всецьло будеть подчинень власти праведниковъ. Энергіи

міра придутъ въ новыя сочетанія, откроются новые виды энергій, мы уже говорили, что пока у человіка нізть органа даже для воспріятія воздъйствія электрической энергіи. Но аппарать человъческого тъла должень измъниться, онъ будеть воспріимчивь къ воздійствіямь, которыхь теперь не воспринимаетъ, онъ можетъ стать несравненно эластичне, напр., можеть пріобръсти способность безгранично измънять силы и свойства своего зрвнія или своего слуха. Но намъ нътъ нужды, да и мы не можемъ представить себъ образъ будущаго сына правды. Мы только говоримъ, что наука настоящаго даеть основанія для віры въ такое торжество духа надъ матеріею въ будущемъ. Исторія міра какъ къ своему идеальному концу направляется къ новому небу и къ новой землъ, о которыхъ говоритъ апостолъ. Начало этому идеальному концу исторіи было положено у врать гроба Христова, когда рано утромъ по прошествій субботы первымъ представителямъ и представительницамъ христіанской общины было возвъщено:

Христосъ воскресъ!



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

|          |                                           |   |   |   |   |   | CTP. |
|----------|-------------------------------------------|---|---|---|---|---|------|
| Введеніе | <del>.</del>                              | • | • | • | • |   | 3    |
|          | ЧАСТЬ І-я.                                |   |   |   |   |   |      |
|          | матерія.                                  |   |   |   |   |   |      |
| Главан   | первая. Матеріалистическій атомизмъ       |   |   |   |   |   | 21   |
| Глава    | вторая. Теорія Гирна                      |   |   |   |   |   | 32   |
|          | третья. Эпергетическая теорія             |   |   |   |   |   | 43   |
|          | четвертая. Теорія Ле-Бона                 |   |   |   |   |   | 51   |
| Глава і  | пятая. Теорія четырехмърнаго пространства |   |   |   |   |   | 78   |
|          | шестая. Выводы                            |   |   |   |   | • | 93   |
|          | ЧАСТЬ II-я.                               |   |   |   |   |   |      |
|          | духъ.                                     |   |   |   |   |   |      |
| Глава 1  | первая. Взаимоотношеніе матерін и духа.   |   |   |   |   |   | 104  |
|          | вторая. Происхожденіе одушевленной жизни  |   |   |   |   |   |      |
|          | третья. Два типа духовной жизни           |   |   |   |   |   |      |
|          | четвертая. Свойства человъческаго духа.   |   |   |   |   |   |      |
|          | пятая. Побъда духа надъ матеріею въ прош  |   |   |   |   |   |      |
|          | шестая. Побъда духа надъ матеріею въ буд  |   |   |   |   |   |      |
|          |                                           |   |   |   |   |   |      |